## قُلُ هَلُ يَسْنَوِ سِ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ. إِنَّمَا يَنَذَكَّرُأُ ولُو الْأَلْبَابِ (سورةالزمر 9)

CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE

# علموذكر

داکتر مولانا محمدنجیبقاسهی سنبهلی Dr. Mohammad Najeeb Qasmi www.najeebgasmi.com



## قُلُ هَلُ يَسُتَوِى الَّذِينَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعُلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعُلَمُونَ (سورة الزمره)



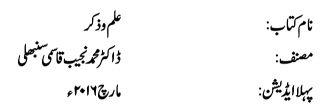
دُاكِتْر مِولانا مِحمد نجيب قاسمِی سنبھلی Dr. Mohammad Najeeb Qasmi

www.najeebqasmi.com

#### جمله حقوق تجق مصنف محفوظ <del>می</del>ن

## علم وذكر Ilm o Zikr

#### By Dr. Mohammad Najeeb Qasmi



#### www.najeebqasmi.com najeebqasmi@gmail.com

#### تاثر Publisher

فریرُم فائٹرمولانااساعیل سنبھلی ویلفئیر سوسائٹی، دیپاسرائے سنبھل، یو پی، ہندوستان Freedom Fighter Molana Ismail Sambhali Welfare Society, Deepa Sarai, Sambhal U.P. Pin Code: 244302

> كتاب مفت ملنے كا پته دُاكْرُمُحَدِمِيب، ديپاسرائے، منجل، مرادآباد، يوپي، 244302

#### فهرست

| صفحہ | عثوان                                                                | #  |
|------|----------------------------------------------------------------------|----|
| ۵    | يبش لفظه: محمه نجيب قاسم سنبحلي                                      | 1  |
| ۷    | تقريظ: حضرت مولا نامفتی ابوالقاسم نعمانی صاحب مهتمم دارالعلوم دیوبند | ۲  |
| ٨    | تقريظ: حضرت مولانااسرارالحق قاسمى صاحب ميمبرآف پارليمنك، هند         | ٣  |
| 9    | تقریظ: پروفیسراختر الواسع صاحب لسانیات کے کمشنر، وزارت اقلیتی بهبود  | ۴  |
| 1+   | علم کی روشنی، مدارس کا نصاب تعلیم اور عظیم خد مات                    | ۵  |
| 1+   | علم کی اہمیت قر آن وحدیث کی روشنی میں                                | ۲  |
| ۱۴   | مدارس کا قیام                                                        | 4  |
| 10   | مدارس کے قیام کا مقصد                                                | ٨  |
| 10   | مدارس میں کیا پڑھایا جاتا ہے؟                                        | 9  |
| M    | مدارس کے نصاب میں تبدیلی                                             | 1+ |
| IA   | مدارس کی چندا ہم خدمات                                               | 11 |
| **   | عصری درس گا ہوں میں دینی تعلیم وتربیت کی ذمہداری                     | 11 |
| ۲۳   | دُعاموَ من كاعظيم بتصيار                                             | ۱۳ |
| 20   | دعا كي حقيقت                                                         | Ir |
| ۲۳   | دُعا كي ضرورت                                                        | 10 |
| 70   | ۇعا كى اېمى <u>ت</u>                                                 | 14 |
| 12   | رُعا کے چندا ہم آ دا <b>ب</b>                                        | 14 |
| ۲۸   | دعاکے چنداہم ارکان ،شرا کط اور واجبات                                | I۸ |

| <b>r</b> 9  | دعاکے چندا ہم مستحبات                      | 19 |
|-------------|--------------------------------------------|----|
| ۳.          | منهبيات ومكرومات دعا                       | ۲٠ |
| ۳۱          | قبوليت دعا كے بعض اوقات وحالات             | rı |
| ٣٢          | دعا قبول ہونے کے چندا ہم مقامات            | rr |
| ٣٣          | مستجاب الدعوات بندب                        | ۲۳ |
| ro          | دُعا قبول ہونے کی علامت                    | rr |
| ٣٧          | ذ کرا کہی                                  | 10 |
| ۳۸          | خصوصى اذ كارمين معين تعداد كي خاص فضيلت    | 44 |
| <b>/^+</b>  | ذکرالہی کے لئے شیجے یابا ئیں ہاتھ کااستعال | 12 |
| ام          | تشبيح كے متعلق علاء كرام كے اقوال          | ۲۸ |
| ra          | درود شریف کی اہمیت اوراس کے فضائل          | 19 |
| ٣٦          | درود شریف پڑھنے کے فضائل                   | ۳. |
| <b>ا</b> لا | درود پڑھنے کے بعض اہم مواقع                | ۳۱ |

### بسم الله الرحلن الرحيم

ٱلْحَمُدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِيُن، وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى النَّبِيِّ الْكَوِيْمِ وَعَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ اَجْمَعِيْن. ليبيش لفظ

حضورا کرم علی نے نصرف خاتم النہین ہیں بلکہ آپ علیہ کی رسالت عالمی بھی ہے، یعنی آپ علیہ مصوف آس زمانہ کے صرف قبیلہ ترکی ہے۔ اس طرح صرف اُس زمانہ کے صرف قبیلہ قریش یا عربوں کے لئے نہیں، بلکہ پوری انسانیت کے لئے ،اسی طرح صرف اُس زمانہ کے لئے نبی ورسول کے نبی ورسول کے نبی ورسول بنا کر جسمے گئے۔

قرآن وحدیث کی روشی میں امت مسلمہ خاص کرعلاء دین کی ذمہ داری ہے کہ حضورا کرم علیہ کے کی وفات کے بعد دین اسلام کی حفاظت کر کے قرآن وحدیث کے پیغام کو دنیا کے کونے کونے تک پہنچائیں۔ چنانچے علاء کرام نے اپنے اپنے زمانہ میں رائج جائز طریقوں سے اس اہم ذمہ داری کو بحسن خوبی انجام دیا۔ علاء کرام کی قرآن وحدیث کی بے لوث خدمات کو بھلایا نہیں کیا جاسکتا ہے اور انشاء اللہ ان علمی خدمات سے کل قیامت تک استفادہ کیا جاتا رہے گا۔ عصر حاضر میں نئی تکولوجی (ویب سائٹ، واٹس خدمات سے کل قیامت تک استفادہ کیا جاتا رہے گا۔ عصر حاضر میں نئی تکولوجی (ویب سائٹ، واٹس کے دمات سے کل قیامت کے استعال کے استعال کی خدمت کے لئے علاء کرام نے استعال کرنا شروع تو کردیا ہے گراس میں مزیداور تیزی سے کام کرنے کی اشد ضرورت ہے۔

الحمد للد، بعض احباب کی سیکنیکل سپورٹ اور بعض محسنین کے مالی تعاون سے ہم نے بھی دین اسلام کے خدمت کے لئے نئی نکنولوجی کے میدان میں گھوڑے دوڑا دیے ہیں تاکہ اس خلاکو ایسی طاقتیں پُر نہ کردیں جو اسلام اور مسلمانوں کے لئے نقصان دہ ثابت ہوں۔ چنا نچہ ۲۰۱۳ میں ویب سائٹ لانچ کی گئی۔ ۲۰۱۵ میں تین زبانوں میں دنیا کی پہلی موبائل ایپ (Deen-e-Islam) اور پھراحباب کے تقاضہ پر ججاج کرام کے لئے تین زبانوں میں خصوصی ایپ (Hajj-e-Mabroor) لانچ کی گئی۔ ہندو پاک کے متعدد علماء کرام واداروں نے دونوں ایپس کے لئے تابیدی خطوط تریز فرما کر عوام وخواص سے دونوں ایپس سے استفادہ کرنے کی درخواست کی۔ بیتا پیدی خطوط دونوں ایپس کا حصہ ہیں۔ زمانہ کی رفتار سے چلتے ہوئے قرآن وحدیث کی روشنی میں مختصر دینی پیغام خوبصورت ایکچ کی شکل میں مختلف کی رفتار سے چلتے ہوئے قرآن وحدیث کی روشنی میں مختصر دینی پیغام خوبصورت ایکچ کی شکل میں مختلف

ذرائع سے ہزاروں احباب کو پینچ رہے ہیں، جوعوام وخواص میں کافی مقبولیت حاصل کئے ہوئے ہیں۔ ان دونوں امیپ (دین اسلام اور کج مبرور) کو تین زبانوں میں لائچ کرنے کے شمن میں میرے تقریباً ۲۰۰ مضامین کا انگریزی اور ہندی میں متند ترجمہ کروایا گیا۔ ترجمہ کے ساتھ زبان کے ماہرین سے ایڈیٹنگ بھی کرائی گئی۔ ہندی کے ترجمہ میں اس بات کا خاص خیال رکھا گیا کہ ترجمہ آسان وعام فہم زبان میں ہوتا کہ ہرعام وخاص کے لئے استفادہ کرنا آسان ہو۔

الله کے فضل وکرم اوراس کی توفیق سے اب تمام مضامین کے انگریزی اور ہندی ترجمہ کوموضوعات کے اعتبار سے کتابی شکل میں تر تبیب دے دیا گیا ہے تا کہ استفادہ عام کیا جاسکے، جس کے ذریعہ ۱۳ کتابیں انگریزی میں اور ۱۳ کتابیں ہندی میں تیار ہوگئ ہیں۔ اردو میں شائع شدہ کے کتابوں کے علاوہ ۱۰ مزید کتابیں طباعت کے لئے تیار کردی گئی ہیں۔

اس کتاب (علم وذکر) میں قرآن وحدیث کی روثنی میں علم کی اہمیت، مدارس کے نصابِ تعلیم اور عظیم خدمات پر تفصیل کے ساتھ روثنی ڈالی گئی ہے۔ دعا اور ذکر سے متعلق متعدد مضامین ( وُعاموَمن کاعظیم ہتھیار، ذکر الہی اوراس کے لئے شیج یابائیں ہاتھ کا استعال اور درود شریف کی فضیلت ) بھی کتاب میں شامل کر لئے گئے ہیں تاکہ استفادہ عام ہوسکے۔

اللہ تعالیٰ سے دعا گوہوں کہ ان ساری خدمات کو تبولیت و مقبولیت سے نواز کر جھے، ایپ کی تابید میں خطوط تحریر کرنے والے حطوط تحریر کرنے والے محسنین ، مترجمین ، ایڈ بیٹنگ کرنے والے حضرات خاصکر جناب عد نان محمود عثانی صاحب، ڈیز ائٹر اور کسی محسنین ، مترجمین ، ایڈ بیٹنگ کرنے والے حضرات کو دونوں جہاں کی کامیا بی و کامرانی عطافر مائے۔ آخر میں دارالعلوم دیو بند کے مہتم حضرت مولانا مفتی ابوالقاسم نعمانی دامت برکاتہم ، مولانا محمد اسرارالحق قاسی مصاحب (ممبر آف پارلیمینٹ) اور پروفیسر اختر الواسع صاحب (لسانیات کے مشنر، وزارت اقلیتی صاحب (ممبر آف پارلیمینٹ) اور پروفیسر اختر الواسع صاحب (لسانیات کے مشنر، وزارت اقلیتی بہود) کا خصوصی شکر گزار ہوں کہ انہوں نے اپنی مصروفیات کے باوجود اپنی تقریظ تحریر فرمائی۔ ڈاکٹر شفاعت اللہ خان صاحب کا بھی مشکور ہوں جن کی کاوشوں سے ہی یہ پروجیکٹ پائے تکیل کو پہنچا ہے۔ محرنجیب قاسی سنبھلی (ریاض) ۵ جمادی الثانی سے ہمارے ۱۲۰۱۲ھ = ۱۲۰۰ مارچ ۲۰۱۷ء

Ref. No...... Date:.....

#### باسمه سبحانه وتعالى

جناب مولا نامحمہ نجیب قاسمی سنجعلی مقیم ریاض (سعودی عرب) نے دینی معلومات اور شرق احکام کوزیادہ سے زیادہ اہل ایمان تک پہو نچانے کے لئے جدید وسائل کا استعال شروع کر کے، دینی کام کرنے والوں کے لیے ایک اچھی مثال قائم فرمائی ہے۔
چنا نچے سعودی عرب سے شابع ہونے والے اردو اخبار (اردو نیوز) کے دینی کالم (روثنی) میں مختلف عنوانات پران کے مضامین مسلسل شابع ہوتے رہتے ہیں۔ اور موبائل ایپ اور دیب سائٹ کے ذریعہ بھی وہ اپنا دینی پیغام زیادہ سے زیادہ لوگوں تک پہو نچار ہے ہیں۔ اور دیب سائٹ کے ذریعہ بھی وہ اپنا دینی پیغام زیادہ سے زیادہ لوگوں تک پہو نچار ہے ہیں۔ ایک ایچا کام یہ ہوا ہے کہ ذرمانہ کی ضرورت کے تحت مولا نانے اپنے اہم اور منتخب مضامین کے ہندی اور انگریزی میں ترجے کرادیے ہیں، جو الیکٹرونک بک کی شکل میں جلد ہی لانچ ہونے ہیں۔ والے ہیں۔

اورامید ہے کہ متقبل میں یہ پرنٹ بک کی شکل میں بھی دستیاب ہوں گے۔ الله تعالی مولانا قاسی کے علوم میں برکت عطا فرمائے اور ان کی خدمات کو قبول فرمائے۔ مزید علمی افادات کی توفیق بخشے۔ مرمرر مال کمنا ن مرم

> ابوالقاسم نعمانی غفرله مهتهم دارالعلوم دیوبند ۱۲۳۷/۲۳ه





15, Soon Facture, New Den. (1001) Ph. 011-29788046 Telefox, 011-23795314 First respectively:

m12/03/2016

#### <u>تاثرات</u>

عصر حاضر میں دین تغلیمات کوجدید آلات ووسائل کے ذریعی توام الناس تک پہنچاناوقت کا ہم تقاضہ ہے،اللّٰد کاشکر ہے کہ بعض دینی،معاشرتی اوراصلاحی فکرر کھنے والے حضرات نے اس ست میں کام کرنا شروع کردیا ہے،جس کے سبب آج انٹرنیٹ پر دین کے تعلق سے کافی موادموجود ہے۔اگر جیاس میدان میں زیادہ تر مغربی مما لک کےمسلمان سرگرم ہل لیکن اب ان کےنقش قدم ہر جلتے ہوئے مشرقی مما لک کےعلاء وداعمان اسلام بھی اس طرف متوجہ ہورہے ہیں جن میں عزیزم ڈاکٹر محمد نجیب قاسمی صاحب کا نام سرفہرست ہے۔وہ انٹرنیٹ پر بہت سادینی مواد ڈال بچکے ہیں، باضابط طور پرایک اسلامی واصلاحی ویب سائٹ بھی چلاتے ہیں۔ ڈ اکٹر محمد نجیب قاسمی کاقلم رواں دواں ہے۔وہ اب تک مختلف اہم موضوعات پرسینئٹڑ وں مضامین اور کئی کتا ہیں لکھ چکے ہیں۔ان کےمضامین پوری دنیا میں بڑی دلچیبی کے ساتھ پڑھے جاتے ہیں۔وہ جدید ٹکنالوجی سے بخو بی واقف ہونے کی وجہ سے اپنے مضامین اور کتابوں کو بہت جلد د نیا بھر میں ایسے ایسے لوگوں تک پہنچاد ہے ہیں جن تک رسائی آسان کا منہیں ہے۔موصوف کی شخصیت علوم دین کے ساتھ علوم عصری ہے بھی آ راستہ ہے۔وہ ایک طرف عالم دین ہیں،تو دوسری طرف ڈاکٹر ومحقق بھی اورکٹی زبانوں میں مہارت بھی ر کھتے ہیں اوراس برمشز ادیہ کہوہ فقال وتتحرک نو جوان ہیں۔جس طرح وہ اردو، ہندی،انگریزی اورعر فی میں ، دینی واصلاحی مضامین اور کتابیں لکھ کرعوام کے سامنے لارہے ہیں، وہ اس کے لئے تحسین اور مبارک باد کے مستحق ہیں۔ان کی شب وروز کی مصروفیات وجدو جہد کود کھتے ہوئے ان سے بدامید کی جاسکتی ہے کہوہ مستقبل میں بھی اسی مستعدی کے ساتھ مذکورہ تمام کا موں کو جاری رکھیں گے۔ میں دعا گوہوں کہ باری تعالیٰ ان ہے۔ مزید دینی،اصلاحیاورعلمی کام لےاوروہ ا کابرین کے قش قیدم برگامزن رہیں آمین!

A Comment of the Comm

(مولانا) مجمداسرارالحق قاسمی ایم. بی .لوک-جبا (انڈیا) وصدرآل انڈیانشلین ولی فاؤنڈیشن بنی ویلی

Email:asrarulhaqqasmi@gmail.com

#### प्रो. अख़्तरूल वासे आयुक्त PROF. AKHTARUL WASEY



भाषाजात अल्पसंख्यकों के आयुक्त अल्पसंख्यक कार्य मंत्रालय भारत सरकार Commissioner for Linguistic Minorities in India Ministry of Minority Affairs Government of India

تقريظ

اطلاعاتی انتقاب بر پاہونے کے بعد جس طرح ہر خم کی معلویات انٹرنیٹ کے ذرابیہ آتھوں کی دویتیوں میں ساگئی ہیں۔اس نے ''گار میں ساگر'' اور''کوزے میں دریا'' کے تیلائی تصورات کوشر صرف حقیقت بنادیا ہے بکدان پر ہمارا انھمارروز بروز ناگز برہوتا جارہا ہے۔گوگل میں ساگر'' اور''کوزے میں دریا'' کے تیلائی تعورات کوشر مرس وشل سائٹس انہوں نے ترسل وابلاغ کو وہ ہمہ جہت رخ اور وقاری تیزی عطا کی ہم کہ کر آن وصل کے تمام تصورات ہے معنی ہوکررہ گئے ہیں۔ لیکن اس اطلاعات نے ایک ہوتی ہو مسئلہ پیدا کردیا ہے کہ اطلاعات رسانی اور خبر ول تک رسائی میں جنائن کے بیان کوش کرنے کا چلن بھی اس طرح شام ہوگیا ہے اور اس بچائی کو اس مامی کہ ہوتی جا بہتر ہوئے اور معلومات ماصل کرنے کے لئے اب مطالعہ کی عاوت لوگوں میں خاصی کم ہوتی جا بہتر کو نے میں مشکلہ ہوگیا ہے جہ بیاں اس کے بیان کا میں خاصی کم ہوتی جا میں میں سائی رہتی ہوا دروہ سب بچھائی کے ذرابیہ جاننا چاہتے ہیں۔ اس چیلین اور مسئلے کے مطلومات خاص کے لئے اور اپنے ہم نم نہوں خاص طور پرئی نسل کوشی معلومات فراہم مسل کے لئے اور اپنے ہم نم نہوں خاص طور پرئی نسل کوشی معلومات خاص کے لئے اور اپنے ہم نم نہوں خاص طور پرئی نسل کوشی معلومات فراہم مسل کے لئے اس اطلاعاتی انتقاب کے جنے بھی وسائل و ذرائع ہیں ان کا اور اپنے ہم نم نہوں خاص طور پرئی نسل کوشی معلومات فراہم میں کھر کو بھی معلومات فراہم میں کھر پر استعال کریں۔

جیھے خوتھ ہے کہ ہمارے ایک موتر اور معتبر عالم حضرت دین مولا نامجہ نجیب قامی نے جواز ہر ہمند درالعلوم دیو بند کے قابل گخز ابناے قدیم سے بین اور عرصہ سے ملکت سعودی عرب کی راج حصائی ریاض میں ہرسرکار ہیں، انہوں نے اس ضرورت کو بحقی ہے اسالا اس اس موبائی کے بیان اسلام اور عرصہ سے ملکت سعودی عرب کی روش اور بندی میں تیا کیا تھا اور اب وقت گزرنے کے ساتھ نے سوالات کی روش اور علی مضرورتوں کے تحت نے مضا میں اور نے بیانات شال کر کے ایک وفید مجرنے انداز کے ساتھ بیش کرنے جارہ ہے ہیں۔ مزید برآس زندگی کے مضرورتوں کے تحت نے مضا میں اور نے بیانات شال کر کے ایک وفید مجرنے انداز کے ساتھ بیش کرنے جارہے ہیں۔ مزید برآس زندگی کے مختلف پہنٹوں پر دین کے حوالہ سے دوسومضا میں کے الیکٹر وک ایکٹر ویک ایڈیش کو بھی منظر عام پر لایا جارہا ہے۔ بچھے ان کے متوازی ، اعتمال پندا ورعالمانہ صاحب کے مقالے ، الیکٹر ایک مضامین او معلی فقو صات ہے استفادہ کرنے کا موقعہ مات ہوں اور ضدا سے دعا کرتا ہوں کہ وہ ان کی عمر میں انداز تحر بری بھی میں موسوں کے متوازی ، اعتمال پیندا ورعالمانہ انداز تحر کر بیاں امان افداور قلم میں موریز چھنگی عطافر ہائے۔ کیونکہ:

ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں ابھی عشق کے امتحاں اور بھی ہیں

(پروفیسراختر الواسع)

سابق دُائر مِکْرُ زوْ اکرحسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلا یک اسٹڈیز سابق صدر: شعبداسلا مک اسٹڈیز جامعہ ملیداسلامیہ بنتی دہلی سابق واکس چیز بنن: اردودا کا دمی، دہلی

14/11, जाम नगर हाउस, शाहजहाँ रोड, नई दिल्ली—110011 14/11, Jam Nagar House, Shahjahan Road, New Delhi-110011 Tel: (0) 011-23072651-52 Email: wasey27@gmail.com Website: www.nclm.nic.in

#### بسم الله الرحمن الرحيم

ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنِ ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ الْكَدِيمِ وَعَلَى اللِّهِ وَاَصحَابِهِ اَجْمَعِينِ۔

## علم کی روشنی،

## مدارس کا نصاب تعلیم اور عظیم خدمات

## علم کی اهمیت قرآن وحدیث کی روشنی میں:

انسان نے جب سے شعور کی آئکھیں کھولی ہیں علم کی اہمیت مسلم رہی ہے، کا ئنات کی تمام مخلوقات برحضرت انسان کی برتری علم کی وجہ سے ہی ہے۔اللہ تعالی نے قرآن کریم کی پہلی وى كى ابتداء 'إقْدر أ"كلفظ سفر ماكر قيامت تك آن والاانسانون كوزيور علم سے آراستہ ہونے کا پیغام دیااور 'باسم رَبِّکَ الَّذِی خَلَقَ ''اوراس کے بعدی آیات سے اُس علم کے متعلق وضاحت بھی فر مادی کہ اصل علم وہ ہے جس کے ذریعہ انسان اپنے حقیقی خالق ومالک ورازق کو پیچانے جس نے ایک نایاک قطرہ سے حضرت انسان کو ایک خوبصورت شکل میں پیدا فرمایا۔غرض بہ کہ پہلی وی سے اللہ تعالیٰ نے انسان کو بہتاہم دی کہ علم کاسب سے پہلااور بنیا دی مقصد مولائے حقیقی کو مان کررب جاہی زندگی گزار ناہے۔ اسى طرح ' ن وَالْقَلَم وَمَا يَسُطُرُون '' (سورة القلم ) ميں الله تعالى نِقَلَم كَلْمُ م كهاكرلكهندير صنى كاخاص ابميت كوربتى دنياتك واضح كرديا\_ 'وَالْقَلَم' "مين قلم سےمراد نقدريكاقلم باور 'وَمَا يَسُطُرُون ''سوه فيط مرادين جوفرشة لكهة بير معلوم بوا کہاصل علم وہ ہے جو تقدیر پر ایمان کی تعلیم دیتا ہواور ظاہر ہے کہ قر آن وحدیث اور ان

دونوں سے ماخوذ علوم میں ہی تقدیر پر ایمان لانے کی تعلیمات ملتی ہیں۔

سورة الزمرآ يت نمبر (٩) ميں الله تعالى فرما تا ہے: ' فَعُلُ هَـلُ يَسُتَوِى اللّه ذِيْنَ يَعُلَمُونَ وَاللّه ذِيْنَ لَا يَعُلَمُونَ وَ ' كيا الله تعالى الله تارك و تعالى نے فرمايا كه كيا كافر خف اس مؤمن ابتدائى حصه اور اس سے قبل آ يت ميں الله تبارك و تعالى نے فرمايا كه كيا كافر خف اس مؤمن كي برابر ہوسكتا ہے جورات كى گھڑيوں ميں عبادت كرتا ہے اور آخرت كى زندگى كوسا منے ركھ كريد دنياوى وفانى زندگى گزارتا ہے۔ اس كے بعد آنے والى آيت ميں الله تعالى نے فرمايا: ' فَقُلُ يَا عِبَادِى اللهِ تعالى نے فرمايا: ' فَقُلُ يَا عِبَادِى اللهِ تعالى والے بندو! الله الله كافر معلوم ہواكہ جانے والے كى نہ جانے والے پر فضيلت اس وقت ہوگى جب كہ جانے والا الله كومان كرزندگى گزارنے والا ہے۔

الله تبارک وتعالی این حبیب حضرت محم مصطفی صلی الله علیه وسلم کو مخاطب کرتے ہوئے فرما تا ہے: ''وَلا تَعُبِحَلُ بِالْقُرُ آنِ قَبُلَ أَن یُقُضٰی إِلَیْکَ وَحُیهُ وَقُلُ رَبِّ ذِدُنِی فرما تا ہے: ''وَلا تَعُبِحَلُ بِالْقُرُ آنِ قَبُلَ أَن یُقُضٰی إِلَیْکَ وَحُیهُ وَقُلُ رَبِّ ذِدُنِی عِلْما '' (سورة طلا: ۱۱۶) اے پیغیر! جب قرآن وحی کو در بعدنازل ہور ہا ہوتواس کے مکمل ہونے سے پہلے جلدی نہ کیا کرواور یہ دعا کرتے رہا کروکہ ''اے میرے پروردگار! میرے علم میں ترقی عطافرما''۔ اس آیت سے جہال یہ معلوم ہوا کہ علم ایک ایساسمندر ہے میرے علم میں ترقی عطافرما''۔ اس آیت سے جہال یہ معلوم ہوا کہ علم ایک ایساسمندر ہے

جس کا کوئی کنارہ نہیں اور انسان کو ہروقت علم میں ترقی کی کوشش اور دعا کرتے رہنا چاہیے خواہ وہ علم کی بلند بوں پر پہنچ جائے ، وہیں بیر ہنمائی بھی ملی کہ قرآن وحدیث اور ان دونوں سے ماخوذ علم ہی اصل علم ہے۔

علم کی اہمیت کے ساتھ اللہ تبارک و تعالی نے علائے کرام کے متعلق بیاعلان فرمادیا: ''إنسّما یَخْشَی اللّٰهُ مِنُ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ '' (سورة الفاطر: ۲۸) الله سے اس کے بندوں میں سے وہی لوگ ڈرتے ہیں جوعلم رکھتے ہیں۔ ابتداء اسلام سے اب تک جتنی بھی مشہور ومعروف تفسیریں تحریر کی گئی ہیں ان میں تحریر ہے کہ اس مذکورہ آیت میں علاء سے مرادوہ علاء ہیں جو اللہ کے علاقات اللہ کے کلام کو پڑھتے پڑھاتے ہیں ، اللہ کی خاوقات اللہ کی عظمت ، کبریائی و بڑائی کا اعتراف کرتے ہیں ، اللہ کی مخلوقات میں غور وفکر کرکے اللہ جل جلالہ کی عظمت ، کبریائی و بڑائی کا اعتراف کرتے ہیں اور ذات باری سے خوف وخشیت رکھتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ اسی علم سے دونوں جہاں میں بلند واعلی متام ملے گا جس کے ذریعہ اللہ کا خوف پیدا ہواور ظاہر ہے کہ بیکیفیت قرآن و حدیث اور ان دونوں علوم سے ماخوذ علم سے بی پیدا ہواور ظاہر ہے کہ بیکیفیت قرآن و حدیث اور ان دونوں علوم سے ماخوذ علم سے بی پیدا ہوا ور قائم ہے۔

جس طرح باری تعالی نے علم اور علاء کی خاص فضیلت اپنے پاک کلام میں ذکر فرمائی ہے،
رحمۃ للعالمین حضوراکرم عَلیّ ہے نہی علم کی خاص اہمیت وفضیلت کو بار بار ذکر فرمایا ہے،
میں صرف ایک حدیث پیش کر رہا ہوں: رسول اللہ عَلیّ نے فرمایا کہ جو شخص طلب علم کی
راہ میں چاتا ہے، اللہ تعالی اس کے لیے جنت کا راستہ آسان کر دیتا ہے اور جولوگ جب بھی
کسی خانہ خدا میں جمع ہوکر کتاب اللہ کی خلاوت کریں اور اس کے درس وتدریس میں
مشغول ہوں تو ان پر اللہ کی رحمت نازل ہوتی ہے اور فرشتے انہیں گھیر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ

اپنے پاس والوں میں ان کا ذکر کرتا ہے۔ (صحیح مسلم) حضورا کرم علی نے اپنے اس مختصر میں وقت قابل قدر وباعث رحمت ہوگا جب کہ وہ جانئے والے کو جانت تک پہنچانے والا ہو۔ اس کے بعد قرآنی حلقوں کا ذکر فرما کر حضور اکرم علی نے واضح طور پر فرما دیا کہ اصل علم وہ ہے جوقرآنی تعلیمات پر شتمل ہو۔

خوا تين وحضرات!

انسان تین ذرائع میں سے سی ایک ذریعہ سے علم حاصل کرتا ہے، ایک انسان کے حواس لیخی آنکھ، کان ،منداور ہاتھ یاؤں، دوسرا ذریعی عقل اور تیسرا ذریعہ وحی ہے۔انسان کو بہت سی با تیں ایبے حواس کے ذریعہ معلوم ہوتی ہیں ، جب کہ بہت سی عقل کے ذریعہ اور جو باتیں ان دونوں ذرائع سے معلوم نہیں ہوسکتیں ان کاعلم وی کے ذریعہ عطا ہوتا ہے۔حواس اور عقل کے ذریعہ حاصل شدہ علم میں غلطی کے امکان ہوتے ہیں ایکن وحی کے ذریعہ حاصل شدہ علم میں غلطی کے امکان بالکل نہیں ہوتے ، کیوں کہ بیلم خالق کا کنات کی جانب سے انبیاء کے ذریعہ انسانوں کو پہنچتا ہے۔غرض وحی الہی انسان کے لیے وہ اعلیٰ ترین ذریعہ ملم ہے جواسے اس کی زندگی سے متعلق ان سوالات کے جواب مہیا کرتا ہے جوعقل وحواس کے ذر بعیم کنہیں ہو سکتے ، لیعنی صرف عقل اور مشاہدہ انسان کی رہنمائی کے لیے کافی نہیں ہے ، بلکہ اس کی ہدایت کے لیے وحی الہی ایک ناگز بر ضرورت ہے۔ چوں کہ وحی عقل اور مشاہدے سے بوھ کرعلم ہے، البذا ضروری نہیں کہ وحی کی ہربات کا ادراک عقل سے ہوسکے۔اسلام نے پہلے دونوں ذرائع سے حاصل ہونے والے علم کے حصول سے منع نہیں کیا ہے بلکہ ان علوم کوبھی حاصل کرنے کی ترغیب دی ہے، مگران دونوں ذرائع سے حاصل

ہونے والاعلم یقینی نہیں بلکہ اس میں غلطیوں کے امکانات ہوتے ہیں، جبکہ وحی یعنی قرآن وحدیث کاعلم یقینی ہے۔

ہمارا بیا بمان ہے کہ علوم قرآن وسنت سب سے اعلیٰ علم ہیں ، لیکن ہمیں حواس خمسہ اور عقل کے ذریعہ بھی علم حاصل کرنے کی ہر ممکن کوشش کرنی چاہیے ، تاریخ اس بات کی شاہد ہے کہ مسلمانوں نے ہر دور میں تعلیم کے ہر میدان میں اپنا پر چم بلندر کھا ہے ، اس کے ہر گوشے کو اپنی نا قابل فراموش خدمات سے منور کیا ہے۔ مگر افسوس کی بات ہے کہ عصر حاضر میں مسلمانوں کی بوئی تعداد نے قرآن وحدیث کی تعلیم کو بھی ترک کر دیا اور حواس خمسہ وعقل کے ذریعہ حاصل ہونے والے علوم میں بھی بہت پیچے رہ گئے ، چنا نچے ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم اپنا کھویا ہوا و قار دوبارہ حاصل کریں جس کے لیے ہمیں اپنا رشتہ قرآن وحدیث سے مضوطی کے ساتھ جو ڈکر دیگر علوم میں بھی سبقت حاصل کرنی ہوگی۔ سے مضوطی کے ساتھ جو ڈکر دیگر علوم میں بھی سبقت حاصل کرنی ہوگی۔

#### مدارس کا قیام:

آسیئےسب سے پہلے ان مساجد و مدارس، دینی اداروں و خانقا ہوں و تربیت گا ہوں اور قضاء و فتو کی کی خدمات کرنے ہیں جو اپنی دینی خدمات میں مصروف ہیں اور ملت اسلامیہ کی رہبری ورہنمائی کا فریضہ بحسن و خوبی انجام دے رہبری ہیں۔مدارس کے قیام کی ابتداء چوشی صدی ہجری کے آخر سے منسوب کی جاتی ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ مسلمانوں میں دینی تعلیم کے اہتمام کا سلسلہ عہد نبوی ہی میں شروع ہو چکا تھا۔ دارار قم، درس گاہ مسجد قبا، مسجد نبوی اور اصحاب صفہ کے چبوترہ میں تعلیم و تربیت کی مصروفیات اس کے واضح شبوت ہیں۔ چوشی و پانچویں صدی ہجری کی معروف دینی درس

## مدارس کے قیام کا مقصد:

مدارس کے قیام کا بنیادی مقصد کتاب وسنت اوران سے ماخوذ علوم وفنون کی تعلیم و تعلم، توضیح و تشریح انتہا کا تبایغ وعوت کے ساتھا یسے رجال کارپیدا کرنا ہے جواس تسلسل کو قائم و جاری رکھ سیس نیز انسانوں کی دنیاوی زندگی کی رہنمائی کے ساتھا لیمی کوشش کرنا ہے کہ ہر ہرانسان جہنم سے پچ کر جنت میں جانے والا بن جائے۔

### مدارس میں کیا پڑھایا جاتا ھے؟

اب آیئے ایک نظراس پر بھی ڈالیس کہ مدارس میں کیا پڑھایا جاتا ہے۔ مدارس میں بیعلوم پڑھائے جاتے ہیں:علم تجوید علم تفسیر علم اصول تفسیر علم حدیث علم اصول حدیث علم فقہ، علم اصول فقه ،علم میراث ،علم عقائد ،علم نحو ،علم صرف ،علم منطق ،علم فلسفه ،علم بلاغت اور زمانه کی ضرورت کے مطابق بعض دیگرعلوم ۔

### مدارس کے نصاب میں تبدیلی:

وقاً فو قاً مدارس کے نصاب میں تبدیلی کی بات اٹھتی رہتی ہے، اس پرغور وخوض کرنے کے بعد معلوم ہوا کہ مدارس میں نصاب کی تبدیلی کے لیے عموماً تین موقف ہیں:

ایک موقف ان حضرات کا ہے جواس نصاب کوموجودہ زمانے میں بے کار سجھتے ہیں، ایسے
لوگوں کا خیال ہے کہ مدارس کے نصاب میں بڑے پیانے پر تبدیلی کرنے کی ضرورت ہے
جس میں عصری علوم اس حدتک شامل کیے جائیں کہ مدارس کے فضلاء کالج اور یو نیورسٹیوں
کے فارغین کے ساتھ قدم سے قدم ملاکر دنیاوی زندگی میں ایک دوسر ہے ہے آگے بڑھنے
کی تگ ودومیں لگ جائیں۔ بیموماً وہ حضرات ہیں جنہوں نے مدارس میں نہ تو با قاعدہ تعلیم
حاصل کی ہے اور نہ ہی مدارس کے نصاب سے بخو بی واقف ہیں۔ جیرت کی بات ہے کہ بیہ
حضرات ایک یا دوفیصد طلبہ جو فر ہی تعلیم حاصل کررہے ہیں ان کی دنیاوی تعلیم کی تو فکر کر
رہے ہیں، مگر ۹۸ یا ۹۹ فیصد بچے جوعصری تعلیم کے شعبوں میں ہیں ان کی دنیا تعلیم و تربیت
کی کوئی فکر نہیں کرتے۔

ایک طبقہ وہ ہے جواس نصاب میں ادنی سی تبدیلی بھی گوارہ نہیں کرنا چاہتا بلکہ جولوگ تبدیلیوں کامشورہ دیتے ہیں ان کی رائے پر توجہ بھی دینے کے لیے تیار نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ بید دونوں ہی نقطہ نظر غلط ہیں، پہلا اس لیے کہ مدارس کی تعلیم کا بنیا دی مقصد علوم قرآن وسنت کی ترویج، اشاعت اور حفاظت ہے، نیز امت محمد بیر کی دنیاوی زندگی میں رہنمائی کے ساتھ اس بات کی کوشش و فکر کرنا ہے کہ امت مجمد ہیکا ہر ہر فرداخروی زندگی میں کامیا بی حاصل کرے۔ اخروی زندگی کو نظر اندار کرکے ڈاکٹر یا نجینئر یا ڈیز ائٹر بنانا مدارس کے قیام کا مقصد نہیں۔ جس طرح دنیاوی تعلیم میں بھی انجینئر نگ کرنے والے طالب علم کو میڈ یکل کی تعلیم نہیں وی جاتی ، وکالت کی تعلیم حاصل کرنے والے طالب علم کو نقشہ بنانا نہیں سکھایا جاتا ، کیونکہ میدان مختلف ہیں ، اسی طرح قرآن وحدیث کی تعلیم میں تضمی کرنے والے طالب علم کو انگریزی وحساب وسائنس وغیرہ کے سجیکٹ ضمناً ہی پڑھائے جاسکتے والے طالب علم کو انگریزی وحساب وسائنس وغیرہ کے سجیکٹ ضمناً ہی پڑھائے جاسکتے ہیں۔ دوسراطبقہ بھی غلط سوچ رکھتا ہے کیوں کہ مدارس کے بنیا دی مقصد (قرآن وحدیث کی قعلیم) پرقائم رہتے ہوئے زمانہ کی ضرورت اور اس کے تقاضوں کے مطابق بعض علوم کا حذف واضافہ کیا جانا جا ہے۔

ان دونوں نقطہ نظر کے درمیان ایک معتدل نقطہ نظر یہ بھی ہے کہ مدارس اسلامیہ کوموجودہ رائج نظام کے بخت ہی چلنا چاہئے ، یعنی علوم قرآن وسنت کوہی بنیادی طور پر پڑھایا جائے اور ظاہر ہے کہ قرآن وحدیث کی وہی کتابیں اور ظاہر ہے کہ قرآن وحدیث کی وہی کتابیں پڑھائی جا ئیں جن کے تعلیم وتعلم کا سلسلہ سینکڑوں سالوں سے جاری ہے ، گرتفیر قرآن، شرح حدیث اور فقہ وغیرہ پر پچھ کتابیں دور حاضر کے اسلوب میں از سرنومر تب کر کے شامل کی جائیں، نیز نحووصرف وعربی اوب و بلاغت پرآسان و خضر کتابیں تحریر کی جائیں، منطق اور فلسفہ جیسے علوم کی بعض کتابوں کو حذف کر کے اگریزی ، حساب اور کم پیوٹر جیسے جد یدعلوم پر مشتمل پچھ کتابیں نصاب میں شامل کی جائیں ۔غرضیکہ علوم کتاب وسنت کی بالاد تی کو قائم مشتمل پچھ کتابیں نصاب میں شامل کی جائیں ۔غرضیکہ علوم کتاب وسنت کی بالاد تی کو قائم رکھتے ہوئے تقاضائے وقت کے مناسب بعض علوم وفنون کا اضافہ کر لیا جائے ، لیکن مدارس

کے نصاب میں اس نوعیت کی تبدیلی نہ کی جائے کہ اصل مقصد ہی فوت ہوجائے جبیبا کہ شاعرمشرق علامها قبال رحمة الله عليه نے فر مايا: ان مکتبوں کواسی حال ميں رہنے دو،غريب مسلمانوں کے بیچے کوانہی مدارس میں پڑھنے دو،اگر بیملا اور درولیش ندر ہے تو جانتے ہو کیا ہوگا؟ جو کچھ ہوگا میں انہیں اپنی آنکھوں سے دیکھ آیا ہوں، اگر ہندوستانی مسلمان ان مدرسوں کے اثر سے محروم ہو گئے تو بالکل اس طرح ہوگا جس طرح اندلس میں مسلمانوں کی آٹھ سوبرس کی حکومت کے باجو دآج غرنا طہاور قرطبہ کے کھنڈرات اورالحمراء کے نشانات کے سوااسلام کے پیروؤں اور اسلامی تہذیب کے آثار کا کوئی نقش نہیں ملتا، ہندوستان میں بھی آگرہ کے تاج محل اور دلی کے لال قلعے کے سوامسلمانوں کی آٹھ سوسالہ حکومت اوران كى تېذىپ كاكوئى نشان نېيى ملے گا\_ (ما منامەدارالعلوم دىمبر ٩٨ بحوالەدىنى مدارس) اسی طرح مشہور ومعروف عالم دین علامہ سیدسلیمان ندویؓ نے فرمایا: ہم کو بیصاف کہنا ہے کہ عربی مدرسوں کی جنتی ضرورت آج ہے، کل جب ہندوستان کی دوسری شکل ہوگی اس سے بڑھ کران کی ضرورت ہوگی، وہ ہندوستان میں اسلام کی بنیا داور مرکز ہول گے،لوگ آج کل عہدوں اور ملازمتوں کے پھیراورار باب اقتدار کی جایلوسی میں لگے ہوں گےاور یمی دیوانے ملاآج کی طرح کل بھی ہوشیار ہوں گے۔اس لیے بیدمدرسے جہاں بھی ہوں جیسے بھی ہوں ان کوسنیوالنا اور چلا نامسلمانوں کا سب سے بڑا فرض ہے۔(ماہنامہ فکرولی الله مارچ۳۰۰۰)\_

#### مدارس کی چند اهم خدمات:

مدارس اسلاميه كي درجنو ل خدمات بين يهال صرف ايك درجن خدمات پيش بين:

1) قرآن وحدیث کی خدمت میں مدارس نے جوکرداراداکیا ہے وہ تاریخ کا ایک نا قابل فراموش حصہ ہے، برصغیر میں قرآن وحدیث کی مختلف طریقوں سے بالواسطہ یا بلا واسطہ خدمت انجام دینے میں انہیں مدارس اسلامیہ کا رول ہے اور بیوہ شرف ہے جو کسی اورادارہ کونصیب نہیں ہوا، اگر یہ کہا جائے کہ برصغیر میں مدارس اسلامیہ کے وجود کے بغیر علوم قرآن وحدیث کا فروغ ناممکن تھا تو بالکل مبالغہ نہ ہوگا۔

۲) انہی مدارس کے فارغین میں وہ لوگ بھی ہیں، جنہوں نے اپنی دور اندیثی اور بالغ نظری کا ثبوت دیتے ہوئے مسلمانوں کی عصری تعلیم کے لیے اسکول، کالج اور یو نیورسٹی کی بنیا در کھی، چنانچہ جامعہ ملیہ اسلامیہ کی بنیا د' شخ الہند' مولا نامحمود الحن ؓ نے ہی رکھی تھی ،مولانا محمطی جو ہڑنے اس ادارہ کی نشو ونما میں اہم رول ادا کیا۔علی گڑھ مسلم یو نیورٹی کے لئے علامة بلی نعما کی کی عظیم خد مات کوتاریخ نظرا ندازنہیں کرسکتی ۔ان کےعلاوہ اور بھی بہت سے علاء ہیں جنہوں نے نہصرف مسلمانوں کی دینی تعلیم کی طرف توجہ دی، بلکہان کوعصری تعلیم سے بھی آ راستہ کرنے کے لیے غیر سرکاری اسکولوں اور کا لجوں کو قائم کیا۔عصر حاضر میں مفکر ملت مولانا محدولی رجانی دامت برکاتهم نے "رجانی ۳۰" کے نام سے ایک ادارہ قائم کیا ہے، بیدادارہ روز اول سے ہی اینے عزائم ومقاصد کی طرف کا میابی کے ساتھ رواں دواں ہے چنانچہ بے شارطلبہاس ادارہ سے استفادہ کرکے اپنے ملک اور قوم کا نام روشن کررہے ہیں۔اسی طرح مولا ناغلام محمر وستانوی صاحب کی خد مات تعلیم سے ادنی سی واتفیت ر کھنے والے شخص سے بھی چھپی ہوئی نہیں ہیں۔

۳) مدارس کا ایک خاص امتیازیہ ہے کہ اس نے اپنا فیض پہنچانے میں کسی خاص طبقہ یا کسی

- خاص جماعت کودوسر سے طبقہ یا جماعت پر فوقیت نہیں دی بلکہ اس نے اپنے درواز سے امیر اورغریب سب کے لیے کیسال طور پر کھلے رکھے، اتنا ہی نہیں بلکہ غریبوں میں تعلیم کوعام کرنے میں سب سے بڑا کردار مدارس ہی کا ہے، چنا نچہا گرسرو سے کیا جائے تو یہی نتیجہ نکلے گا کہ آج اسکولوں کی بنسبت مدارس میں غریب طلبہ کی تعداد بہت زیادہ ہے۔
- م) دیبی علاقوں میں تعلیم و تعلم کانظم جتنا مدارس نے کیا ہے اتناکسی دوسرے سرکاری یا غیر سرکاری اداروں نے نہیں کیا ، مدارس کے فارغین نے اسلامی تعلیم کو عام کرنے ، مسلمانوں سے جہالت کو دور کرنے اور مسلم گھرانوں کو علم کی روشنی سے منور کرنے کے لیے نہ صرف بروے شہروں یا قصبوں پر توجہ دی ہے بلکہ گاؤں اور دیباتوں کا بھی رخ کیا ہے ، تا کہ کوئی بھی گوشہ علم دین سے خالی نہ رہ جائے۔ اتنا ہی نہیں بلکہ بنگال اور یو پی کے بعض علاقوں میں مدارس میں غیر مسلم بیے بھی تعلیم حاصل کررہے ہیں۔
- ۵) اردوزبان کی ترویج واشاعت میں مدارس نے جمر پورحصہ لے کراردوزبان کی خاموش خدمت کی ہے اور آج بھی بیسلسلہ جاری ہے۔ مدارس اور مکا تب کی تعداد لاکھوں میں ہے اور ان کا ذریعے تعلیم اردو ہے۔ اسلامیات کا بڑا سر ما بیار دوزبان میں ہے بلکہ اردوزبان میں سے بلکہ اردوزبان میں سب سے زیادہ کتابیں اسلامیات کی ہی ہیں۔
- ۲) ہندوستان کی آزادی کے حوالے سے دیکھا جائے تواس میں بھی مدرسوں کا ایک اہم
   کردارسا منے آتا ہے، چنانچہ ہندوستان کو آزاد کرانے میں جن مسلمانوں نے نمایاں کردار
   ادا کیا ہے ان میں سے ایک بڑی تعداد مدارس کے فضلاء کی تھی۔
- ک بڑے بڑے شہروں اورقصبوں میں مدارس کے زیرانتظام دارالقصناء اور دارالا فتاء قائم

کئے گئے ہیں جہاں مسلمانوں کے عائلی مسائل قرآن وسنت کی روشنی میں حل کئے جاتے ہیں۔ دارالا فناء کا سب سے بڑا فائدہ بیہ ہوا کہ لا کھوں لوگ عدالتوں اور کورٹ کچھریوں کا چکرلگانے سے پچ گئے۔اسی کے ساتھ دوسرااہم فائدہ اصحاب معاملہ کو بیہوا کہ کسی معاوضہ کے بغیر دارالا فناء کے ذریعہان کے مسائل جلد حل ہوگئے۔

(A) ہرقوم کی ایک تہذیب ہوتی ہے اور بہتہذیب ہی اس قوم کی شناخت اوراس کے وجود کا سبب ہوتی ہے۔ مدارس اسلامیہ نے مسلمانوں کو اسلامی تہذیب وتمدن پر قائم رہنے کی نہ صرف تلقین کی ہے بلکھ ل کر کے اس کو محفوظ رکھنے میں اہم کر دارا دا کیا ہے۔ آج عالمی سطح پر دشمنان اسلام کا مقصد ہے کہ اسلامی تہذیب کوختم کر کے مسلمانوں پر اپنی تہذیب تھوپ دیں۔ مدارس اسلامیہ اور علاء کرام ان کے مقصد کی تکمیل میں رکا وٹ بنے ہوئے ہیں، لہذا دشمنان اسلام مدارس کو بدنام کرنے کی کوشش کررہے ہیں۔ لیکن پھوٹکوں سے یہ چراغ بجھایا نہ جائے گا۔

9) دنیا کے اطراف واکناف میں مسلمانوں کی فلاح وبہبود کے لیے مختلف ناموں سے چلنے والی جماعتوں اور تنظیموں میں بھی مدارس کا اہم رول ہے۔ آج مسلمانوں کی سیاسی، ساجی اور تعلیمی سطح پر خدمت انجام دینے والی تنظیموں کی سرپرستی زیادہ تر فضلاء مدارس ہی کررہے ہیں۔

۱۰) تعلیم کے ساتھ ساتھ نو جوان طلبہ کی تربیت اور ان کی اصلاح میں مدارس کا رول اہم ہے، چنانچہ مدارس میں فجر کے وقت جاگئے سے لے کرعشاء کے بعد سونے تک سبھی طلبہ کے کھانے پینے، پڑھنے کھنے، کھیلئے کودنے اور دیگر ضروری امور کی پابندی نہایت منظم طریقہ

سے کرائی جاتی ہے۔ شریعت کی تعلیمات کے مطابق ان کی تربیت اور ذہن سازی کی جاتی ہے اور ان کو معاشرت کے اصول وآ داب بھی بتائے جاتے ہیں تا کہ مدرسہ سے فارغ ہونے کے بعد گھر اور ساج میں ایک باوقار اور مثالی زندگی گزار سکیں۔

اا) مدارس میں جو کچھ پڑھایا جاتا ہے وہ اس قدر جامع ہوتا ہے کہ اس کومزید سجھنے کے لئے طلبہ کو الگ سے ٹیوٹن کی ضرورت پیش نہیں آتی اور اگر درس کے دوران کوئی مسکلہ سمجھ میں نہیں آتا تو طلبہ بعد میں بھی بغیر سی معاوضہ کے اساتذہ سے رجوع کر لیتے ہیں۔

۱۲) برصغیر میں قائم مدارس ومکاتب میں لاکھوں کی تعداد میں لوگ روز گار سے جڑے ہوئے ہیںاوروہ کم تنخواہ کے باوجود قناعت کرتے ہیں۔

غرضیکہ علماء کرام نے مساجد ومدارس ومکاتب کے ذریعہ بچہ کی ولادت کے وقت کان میں اذان دینے سے لے کرنماز جنازہ پڑھانے تک امت مسلمہ کی دینی وتعلیمی وساجی رہنمائی کے لئے ایسی خدمات پیش کی ہیں کہ ایک مسلمان بھی ایسانہیں مل سکتا جوان خدمات سے مستفیض نہ ہوا ہو۔

## عصری درس گاهون مین دینی تعلیم وتربیت کی ذمه داری:

جیسا کہذکر کیا گیا کہ اسلام نے عصری علوم کو حاصل کرنے سے منع نہیں کیا ہے، مگر بیر حقیقت ہے کہ آج جو طلبہ عصری درس گا ہوں سے پڑھ کر نکلتے ہیں ان میں ایک بڑی تعداد دین سے بہرہ لوگوں کی ہوتی ہے۔ بہرہ لوگوں کی ہوتی ہے۔ اور ایک قابل لحاظ تعداد تو دین سے بیزار لوگوں کی ہوتی ہے۔ اس کی ذمہ داری علاء کرام پر بھی عائد ہوتی ہے۔ بیر حقیقت ہے کہ آج بھی مسلم ساج پر علاء

کی جوگرفت ہے اس کی کوئی مثال نہیں ملتی ، مساجد کا نظام علماء کے ہاتھ میں ہے ، مدارس کی بہاران ہی کے دم سے قائم ہے، بہت ہی دینی جماعتوں اور تنظیموں میں وہ قبلہ نما کا درجہ رکھتے ہیں، کیکن موڈرن ایجوکیشن اور ٹیکنیکل تعلیم کی طرف انہوں نے خاطر خواہ توجہ نہیں کی ہے۔لہذاعلاءکرام کی ذمہداری ہے کہوہ خودآ گے بڑھ کرعصری تعلیم کے ایسےا دارے قائم کریں جن میں بنیادی دینی تعلیم نصاب میں داخل کی جائے اور پوری اہمیت اور توجہ کے ساتھ طلبہ کی دینی تعلیم وتربیت کانظم کیا جائے تا کہ دین دارڈ اکٹر، دین دارانجینئر، دین دار وکیل بن کرمخنف شعبوں میں اسلامی فکروعمل کی تر جمانی کریں۔مسلمانوں کے زیر اہتمام یو نیورسٹیوں، کالجوں اوراسکولوں کے ذمہ داروں سے درخواست ہے کہ دینی تعلیم وتربیت کو صرف نام کے لیے نہ رکھا جائے کہ نہ اسا تذہ اسے اہمیت دیں اور نہ طلبہ وطالبات، بلکہ شرعی ذمہ داری سمجھ کران کی دینی تعلیم وتربیت برخاص توجہ دی جائے۔ بچوں کے والدین اورسر برستوں کی بھی ذمہ داری ہے کہ اسکولوں وکالجوں کا انتخاب ایمان وعقیدے کی حفاظت کی فکر کے ساتھ کریں۔

## دُعا مؤمن کا عظیم هتهیار

#### دعا کی حقیقت:

وُعا کے لغوی معنی ہیں پکارنا اور بلانا، شریعت کی اصطلاح میں اللہ تعالی کے حضور التجا اور درخواست کرنے کو دعا کہتے ہیں۔ انسان کی فطرت میں ہے کہ وہ مشکلات اور پریشانیوں میں اللہ تعالی کو پکارتا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالی کا ارشاد ہے: وَإِذَا مَسسَّ الْإِنْسَانَ مَسُولٌ دَعَا رَبَّهُ مُنِيْبًا اِلْیُهِ (سورة الزمر: ۸) جب انسان کو تکلیف پہنچتی ہے تو اپنورب کو پکارتا ہے اور دل سے اس کی طرف رجوع کرتا ہے۔ حضورا کرم عیسی نے دعا کوعبادت کی روح قرار دیا ہے: اللہ عَاءُ مُنْ الْعِبَادَةِ (ترندی۔ بیاب میاجاء فی فضل اللہ عاء اللہ عَاءُ مُنْ الْعِبَادَةُ (ترندی۔ بیاب میاجاء فی فضل اللہ عاء ایسین کی دوح اور اس کا مغز ہے۔ نیز حضورا کرم عیسی فضل اللہ عاء فی فضل فرمایا: اللہ عَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ (ترندی۔ بیاب میاجاء فی فضل اللہ عاء) وُعامین فرمایا: اللہ عَاءُ مُن الْعِبَادَةُ (ترندی۔ بیاب میاجاء فی فضل اللہ عاء) وُعامین عبادت ہے۔ اللہ تبارک و تعالی نے انبیاء کرام وصالحین کی دعاؤں کا ذکر اپنے پاک کلام فرائن کریم) میں متعدد مرتبہ فرمایا ہے۔

#### دُعا کی ضرورت:

ہر شخص محتاج ہے اور زمین وآسان کے سارے خزانے اللہ تعالی ہی کے قبضہ میں ہیں، وہی سائلوں کو عطا کرتا ہے، ارشاد باری ہے: وَاللّهُ الْعَنِیُّ وَأَنْتُهُ الْفُقَرَاءُ (سورة محمد: ۳۸) اللّه بنیاز ہے اور تم سب محتاج ہو۔ انسان کی محتاجی اور فقیری کا تقاضہ یہی ہے کہ بندہ اپنے مولی سے اپنی حاجت وضرورت کو مائلے اور اپنے سی بھی عمل کے ذریعہ اللہ سے بنیازی کا شائر بھی نہونے دے کیونکہ بیہ مقام عبدیت اور دعا کے منافی ہے۔

#### دُعا کی اهمیت:

دعا کی اہمیت کے لئے صرف یہی کافی ہے کہ اللہ تعالی نے سور و فاتحہ میں اپنے بندوں کونہ صرف وُعا ما تکنے کی تعلیم دی ہے بلکہ دعا ما تکنے کا طریقہ بھی بتایا ہے۔ نیز ارشاد باری ہے:
وَإِذَا سَالُکَ عِبَادِی عَنَی فَانِی فَانِی قَوِیْت، اُجِیْبُ دَعُوةَ اللّاعِ إِذَا دَعَانِ، وَإِذَا سَالُکَ عِبَادِی عَنَی فَانِی فَانِی قَوِیْت، اُجِیْبُ دَعُوةَ اللّاعِ إِذَا دَعَانِ، فَالْیَسَتَجِیْبُوا لِی وَلْیُومِنُوا بِی لَعَلَّهُم یَرُشُدُونَ . (سورة البقرة: ۱۸۱) (اے فَلْیَسَتَجِیْبُوا لِی وَلْیُومِنُوا بِی لَعَلَّهُم یَرُشُدُونَ . (سورة البقرة: ۱۸۱) (اے پیغیر) جب آپ سے میرے بندے میرے متعلق دریافت کریں تو (فرماد ہے کہ) میں قریب ہی ہوں، جب کوئی جھے پکارتا ہے تو میں پکار نے والے کی پکارسنتا ہوں۔غرضیکہ دعا قبول کرنے والاخود ضانت دے رہا ہے کہ دعا قبول کی جاتی ہے، اس سے بڑھ کر دعا کی ایمیت کیا ہوسکتی ہے۔ نیز اللہ تعالی نے بندوں کو تکم دیتے ہوئے فرمایا: وَقَالَ دَبُّ کُمُ المورة المولِی: کہ مُرارے پروردگار نے کہا کہ مجھ سے ادْعُولُ کرو، میں تہاری دعا قبول کروں گا۔
دعا کرو، میں تہاری دعا قبول کروں گا۔

حضوراكرم عَلَيْ فَ نَهِ مَن مَصرف الله تعالى سے دعاكر نے كى ترغيب دى ہے، بلكه اس كے فضائل اور آ داب بھى بيان فرمائے ہيں، چنانچ حضرت ابو ہريره رضى الله عنه سے روايت ہے كه رسول الله عَلَيْ فَ الله عِنَ الله عِنَ الله عَنَ الله عَنَى الله عَنَ الله عَن كَا الله عَن كَا الله عَن كَا الله عَن الله عَن الله عَن كَا الله عَن الله عَن كَا الله عَن كُو الله عَن كَا الله عَن كُو الله عَنْ كُو الله عَنْ كُو الله عَنْ كُو الله عَنْ عَنْ كُو الله عَنْ كُو ال

حضرت عبدالله بن عمرض الله عنها سے روایت ہے کہ حضور اکرم علی فی ارشاد فرمایا:
مَنْ فَتِحَ لَـهُ مِنْكُم بَابُ اللهُ عَاءِ فَتِحَتْ لَهُ اَبُوابُ الرَّحْمَةِ ..... (ترمَدی) تم
میں سے جس کے لئے دُعا کا دروازہ کھل گیااس کے لئے رحمت کے دروازے کھل گئے اور
اللہ کوسب سے زیادہ محبوب یہ ہے کہ بندہ اس سے عافیت کی دُعا کرے۔

حضورا كرم عَلَيْكَ نَهُ وَعَا كُومُومُن كَاخَاصَ بَصَيَارِ لِعِنَى اس كَى طاقت بَتَايا ہے، (الله عَمَاءُ سِلاحُ الله مُومِنِ ) (رواه ابو يعلى وغيره) وُعاكو بتھيار سے تشبيد دينے كى خاص حكمت يهى بوسكتى ہے كہ جس طرح بتھيار دشمن كے حملہ وغيره سے بچاؤ كا ذريعہ ہے، اسى طرح دعا بھى آفات سے حفاظت كا ذريعہ ہے۔

حضورا کرم علی نے ارشادفر مایا کہ تمہارے پروردگار میں بدرجہ فایت حیااور کرم کی صفت ہے، جب بندہ اس کے آگے مانگئے کے لئے ہاتھ پھیلاتا ہے تواس کو حیا آتی ہے کہ ان کو فالی ہاتھ واپس کردے، یعنی کچھ نہ کچھ عطا فر مانے کا فیصلہ ضرور فر ماتا ہے۔ (سنن ابی داؤد) حضورا کرم علی کے کا بیارشا دور حقیقت سائل کے لئے اُمید کی کرن ہے کہ اللہ تعالی ایسا کریم ہے جو ما تکنے والوں کو بھی محروم نہیں کرتا اور بندہ کی مصلحت کے مطابق ضرور عطا کرتا ہے۔

قرآن وحدیث سے جہال دُعا کی اہمیت وفضیلت اور پسندیدگی معلوم ہوتی ہے، وہیں

احادیث میں دُعانہ کرنے پراللہ تعالیٰ کی ناراضگی کی بھی وعید آئی ہے، چنا نچہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: مَنْ لَمْ یَسُساً لِ اللّٰهَ یَخْضِبُ عَلَیْهِ (ترفدی باب ماجاء فی فضل الدعاء) جو بندہ اللہ تعالیٰ سے نہ ما تلے اس پراللہ تعالیٰ ناراض ہوتا ہے۔ دنیا میں ایسا کوئی نہیں ہے جو سوال نہ کرنے سے ناراض ہوتا ہو، حتی کہ والدین بھی اولاد کے ہروقت ما نگنے اور سوال کرنے سے چڑھ جاتے ناراض ہوتا ہے کہ جو بندہ اس سے نہ مائے وہ اس سے ناراض ہوتا ہے کہ جو بندہ اس سے نہ مائے وہ اس سے ناراض ہوتا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ اتنا مہر بان ہے کہ جو بندہ اس سے نہ مائے وہ اس سے ناراض ہوتا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ سے دُعانہ کرنا تگبر کی علامت ہے اور مائے پراسے پیار آتا ہے۔

## دُعا کے چند اہم آداب:

دعا چونکہ ایک اہم عبادت ہے، اس لئے اس کے آداب بھی قابل لحاظ ہیں۔حضور اکرم علیہ نے دُوعاکے بارے ہیں پچھ ہدایات دی ہیں، دعا کرنے والے کے لئے ضروری ہے کہ ان کا خیال رکھے۔احادیث میں دعا کے لئے مندرجہ ذیل آداب کی تعلیم فرمائی گئی ہے، جن کو کھوظ رکھ کر دُعا کرنا بلاشہ قبولیت کی علامت ہے، جن کو کھوظ رکھ کر دُعا کرنا بلاشہ قبولیت کی علامت ہے، کیکن اگر کوئی شخص کسی وقت بعض آداب کو جع نہ کر سکے تو ایسا نہ کرے کہ دُعا ہی کو چھوڑ دے، دعا ان شاء اللہ ہر حال میں مفید ہے۔ آداب دعا میں بعض کورکن یا شرطیا واجب کا درجہ حاصل ہے، جبکہ پچھ چیزیں مستجبات دعا کے درمرہ میں آتی ہیں اور پچھ چیزیں وہ ہیں جن سے دعا کے موقع پر منع کیا گیا ہے، جو منہیات و کر وہات دُعا کہ لاتی ہیں، جو حسب ذیل ہیں:

## دعا کے چند اہم ارکان، شرائط اور واجبات :

ا) الله تعالى سے اخلاص كے ساتھ دُعاكرنا، يعنى يديفين ہوكہ الله تعالى بى ہمارى ضرورتوں كو پورى كرنے والا ہے، ارشاد بارى ہے: فَادُعُوا اللّهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ اللّهِيْنَ (سورة المُومِن: ١٨) تم لوگ الله كوخالص اعتقاد كركے يكارو۔

۲) دعا کے قبول ہونے کی پوری اُمیدر کھنا اور بی یقین رکھنا کہ اللہ تعالی نے قبول کرنے کا وعدہ کیا ہے وہ بلاشہ قبول کرے گا جضورا کرم علیہ نے ارشاد فرمایا: ادھ عُوا اللّٰہ وَ اَنْتُمُ مُو قِنُونَ بِالْاِ جَابَةِ (ترفدی) اللہ سے اس طرح دُعا کروکٹہیں قبولیت کا یقین ہو۔
س) دعا کے وقت دل کو اللہ تعالیٰ کی طرف حاضر اور متوجہ رکھنا کیونکہ حضور اکرم علیہ لے نے ارشاد فرمایا: وَاعْلَمُوا اَنَّ اللّٰهَ لَایَسُتَجِیْبُ دُعَاءً مِنُ قَلْبٍ عَافِلٍ لَاهِ (ترفدی) بِ شک الله تعالیٰ اس بندہ کی دُعا قبول نہیں کرتا جو صرف او پری دل سے اور توجہ کے بغیر دُعا کرتا ہے ۔غرضیکہ دُعا کے وقت جس قدر ممکن ہو حضور قلب کی کوشش کرے اور خشوع و خضوع اور سکون قلب ورفت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو۔

م) دعا کرنے والے کی غذا اور لباس حلال کمائی سے ہونا۔ حضورا کرم علی نے ارشاد فرمایا: جوشخص دور دراز کا سفر کرے اور نہایت پریشانی و پراگندگی کے ساتھ ہاتھ اُٹھا کر یارب یارب کہتے ہوئے دُعا کرے جب کہ اس کی غذا اور لباس سب حرام سے ہوا ورحرام کمائی ہی استعال کرتا ہوتو اس کی دُعا کسے قبول ہوسکتی ہے؟ (صحیح مسلم)

۵) وُعا کے شروع میں اللہ تعالی کی حمدوثنا کرنا اور رسول اللہ علیہ پرورود بھیجنا۔حضور اکرم علیہ نے ارشاوفر مایا کہتم میں سے جب کوئی وُعا ما نکے تو پہلے اللہ تعالیٰ کی بزرگی وثنا

سے دُعا کا آغاز کرے پھر مجھ پردرود بھیج، پھر جو چاہے مائگے۔ (ترندی) حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ دعا آسان وزمین کے درمیان معلق رہتی ہے لیعنی درجہ مجھ پیدین کے درمیان معلق رہتی ہے لیعنی درجہ مجھ پینچتی جب تک کہرسول اللہ علیہ پردرود نہ بھیجے۔ (ترندی)
۲) دعا کے وقت گناہ کا اقر ارکرنا، لیعنی پہلے گناہ سے باہر نکلنا، اس پرندامت کرنا اورآئندہ نہ کرنے کاعزم کرنا۔

2) دعا آ ہستہ اور پست آ واز سے کرنا یعنی دعا میں آ واز بلندنہ کرنا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: اُدُعُوْا رَبَّکُمُ تَضَوَّعًا وَخُفْیَةً (سورۃ الاعراف: ۵۵) تم لوگ اپنے پروردگار سے دُعاکیا کروگڑ گڑا کراور آ ہستہ۔ (البنة اجمَّاعی دعاتھوڑی آ واز کے ساتھ کریں)۔

### دعا کے چند اہم مستحبات:

وه أمورجن كا دُعاك وقت اجتمام كرنااولى وبهتر ب:

ا) دعاسے پہلے کوئی نیک کام مثلاً نماز، روزہ اور صدقہ وغیرہ کا اہتمام کرنا۔

۲) قبله کی طرف رُخ کر کے دوزانو ہوکر بیٹھنااور دونوں ہاتھوں کا مونڈھوں تک اس طرح

أشاناكه ماتھ ملےر ہیں اورانگلیاں بھی ملی ہوں اور قبلہ کی طرف متوجہ ہوں۔

٣) الله تعالى كے اسائے حسنی اور صفات عاليہ ذكر كر كے دعاكر نا۔

م)اس بات کی کوشش کرنا که دُعادل سے نکلے۔

۵) دُعامیں اپنے خالق وما لک کے سامنے گڑ گڑانا، یعنی روروکر دعا نیں مانگنا یا کم از کم رونے کی صورت بنانا۔

۲) دعا کوتین تین مرتبه مانگنا۔

2) دُعا کے وہ الفاظ اختیار کرنا جوقر آن کریم میں آئے ہیں یا جوحضور اکرم علی ہے۔ منقول ہیں کیونکہ جودُ عائیں قرآن کریم میں آئی ہیں ان کے الفاظ خود قبولیت کی دلیل ہیں اور احادیث میں بھی ان کی فضیلت ذرکور ہے اور جودُ عائیں حضور اکرم علیہ کی زبان مبارک سے لکی ہیں وہ ضرور اللہ تعالی کو بیاری ہونگی۔

۸) تمام چھوٹی اور بڑی حاجتیں سب اللہ تعالیٰ ہی سے مانگنا۔

۹) نماز کے بعداور بالخصوص فرض نماز کے بعد دُعاما نگنا۔

ادعا کرانے والا اور ساتھ میں دعا کرنے والے کا دعا کے بعد آمین کہنا ،اور اخیر میں
 دونوں ہاتھا ہے چیرہ پر چھیر لینا۔

#### منهياتِ ومكروهاتِ دعا:

وہ اُمورجن کا دعا کے وقت کرناممنوع یا مکروہ ہے:

ا) دعا کے وقت اسباب کی طرف نظر نہ ہو بلکہ اسباب وید ابیر سے قطع تعلق ہوکر مسبب الاسباب کی ذات پریقین رکھنا۔

۲) دعامیں حدسے تجاوز کرنا غلط ہے، لینی کسی ایسے امر کی دعانہ کرنا جونشرعاً یاعادۃ محال ہو یا جو بات پہلے ہی طے ہو چکی ہومثلاً یول نہ کہے کہ فلاں مردہ کوزندہ کردے یاعورت بید ُ عا کرے کہ جھے مرد بنادے، ایسی دعاہر گزنہیں کرنی چاہئے۔

۳) دعامیں کسی قتم کا تکلف یا قافیہ بندی نہ کرے کیونکہ بیام حضور قلب سے بازر کھتا ہے اور اگرخود بخو دبمقتصا بے طبیعت قافیہ بندی ہوجائے تومضا نقہ نہیں۔ ۴) اپنی جان مال اور اولا د کے لئے بددعا نہ کرے جمکن ہے کہ قبولیت کی ساعت میں بیہ بددعا نکلے اور بعد قبولیت پشیمانی اٹھانی پڑے۔

۵) دعا کی عدم قبولیت پر مایوس ہوکر دعا کرنا نہ چھوڑنا بلکہ حتی الامکان پرامیدر ہنا اور دعا قبول ہو میانہ ہوائے قبول ہو بانہ ہوا پنے مالک کے روبر وہاتھ پھیلاتے رہنا، عجب نہیں کہ اللہ تعالیٰ کورحم آجائے اور دعا قبول ہوجائے۔

#### قبولیت دعا کے بعض اوقات وحالات:

یوں تو دعا ہروقت قبول ہوسکتی ہے، گر پچھاوقات وحالات ایسے ہیں جن میں دعا کے قبول ہونے کی تو قع زیادہ ہے،اس لئے ان اوقات وحالات کوضا کئے نہیں کرنا چاہئے:

ا) شب قدر معنی رمضان المبارک کے اخیر عشرہ کی راتیں۔ (تر مذی ، ابن ماجه)

۲) ماه رمضان المبارك كے تمام دن ورات، اورعيد الفطر كى رات\_

س)عرفه کادن (٩ ذي الحجه کوزوال آفتاب كے بعد سے غروب آفتاب تك) \_ (ترندي)

۴) مزدلفه میں ۱ اذی الحجه کو فجر کی نماز پڑھنے کے بعد سے طلوعِ آفتاب سے پہلے تک۔

۵)جمعه کی رات اور دن۔ (ترمذی، نسائی)

۲) آ دھی رات کے بعد سے مبح صادق تک۔

2) ساعت جعد۔ احادیث میں ہے کہ جعد کے دن ایک گھڑی الی آتی ہے جس میں جودعا کی جائے قبول ہوتی ہے۔ (بخاری وسلم) مگراس گھڑی کی تعیین میں روایات اور علماء کے اقوال مختلف ہیں۔ روایات اور اقوال صحابہ وتابعین سے دو وقتوں کی ترجیح ثابت ہے،

اوّل امام کے خطبہ کے لئے ممبریر جانے سے لے کر نماز جمعہ سے فارغ ہونے تک (مسلم)،خاص کردونوں خطبوں کے درمیان کا وقت۔خطبہ کے درمیان زبان سے دعانہ كرين، البته دل مين دعا مأنگين، اسي طرح خطيب خطبه مين جودعا ئين كرتا ہے ان پر بھي دل ہی دل میں آمین کہہ لیں قبولیت دعا کا دوسرا وقت جمعہ کے دن نمازعصر کے بعد سے غروب آفتاب تک ہے۔ (ترمذی) ۸) اذان وا قامت کے درمیان۔ (ترمذی) ۹) فرض نماز کے بعد۔ (نسائی) ۱۰)سجده کی حالت میں۔ (مسلم) اا) تلاوت قرآن کے بعد۔ (ترمذی) ۱۲)آبزمزم يينے كے بعد (متدرك ماكم) ۱۳)جہاد میں عین لڑائی کے وقت۔ (ابوداؤد) ۱۴)مسلمانوں کے اجتماع کے وقت۔ (صحاح ستہ) ۱۵) بارش کے وقت۔ (ابوداود) ۱۲) بیت الله بر بهلی نگاه پر تے وقت۔ (ترمذی)

## دعا قبول ھونے کے چند اھم مقامات:

یوں تو دُعا ہرجگہ قبول ہوسکتی ہے، مگر پچھ مقامات ایسے ہیں جہاں دعا کے قبول ہونے کی تو قع زیادہ ہے۔

ا) طواف کرتے وقت۔

۲) ملتزم پر چٹ کر۔ (ملتزم اس جگہ کو کہتے ہیں جو تجراسوداور بیت اللہ کے دروازہ کے درمیان ہے، ملتزم عربی میں چیٹنے کی جگہ کو کہا جاتا ہے؛ چونکہ اس جگہ چہٹ کردُعا کی جاتی ہے اس کئے اس کو ملتزم کہتے ہیں)۔

m) حطیم میں خاص کرمیزاب رحمت کے نیجے۔

م) بیت الله شریف کے اندر۔

۵) صفاومروه پر، اور صفاومروه کے درمیان سعی کرتے وقت۔

٢)مقام ابراہیم کے پیھے۔

۷)مشاعرمقدسه (عرفات، مزدلفهاورمنی) میں۔

۸) جمرۂ اولی اور جمرۂ وسطی کی رمی کرنے کے بعد وہاں سے ذرا دائیں یا بائیں جانب ہٹ کر۔

#### مستجاب الدعوات بنديے:

وہ حضرات جن کی دُعا ئیں قبول ہوتی ہیں اور احادیث میں جن کی دُعاوَں کے قبول ہونے کی بشارت دی گئی ہے:

ا) مظلوم کی دعالیتی ایباشخص جس پرکسی طرح کاظلم ہوا ہو۔ (بخاری ومسلم)

۲) مضطریعنی مصیبت زده کی دعا۔ (بخاری ومسلم)

۳) والدین کی دُعا ئیں اولا د کے حق میں تیزی کے ساتھ اثر کرتی ہے،لہذا ہمیشہ ان کی دُعا ئیں لیتے رہنا چاہئے اوراُن کی بددعا سے ہمیشہ پچنا چاہئے۔ (مسلم) ۴) اسی طرح وہ اولاد جووالدین کے ساتھ حسن سلوک کرے اور دل وجان سے ان کی خدمت کرےان کی دُعاوَل میں بھی شانِ قبولیت پیدا ہوجاتی ہے۔

۵) مسافر لیمنی جواپنے گھر بار اہل وعیال سے دور ہو، مسافر چونکہ اپنے مقام سے دور ہوتا ہے، آرام نہ ملنے کی وجہ سے مجبور اور پریشان ہوتا ہے، جب اپنی مجبور کی اور حاجت مندی کی وجہ سے دعا کرتا ہے تواس کی دعا اخلاص سے بھری ہوئی ہوتی ہے اور صدق دل سے نکلنے کی وجہ سے قبول ہوتی ہے۔ (ابوداؤد)

۲) افطار کے وقت روزہ دار کی دعا کیونکہ بیہ وقت کبی بھوک پیاس کے بعد کھانے پینے کے لئے نفس کے شدید تقاضے کا ہوتا ہے، چونکہ اس نے اللہ تعالیٰ کے ایک فریضہ کو انجام دیا ہے اور اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے بھوک پیاس برداشت کی ہے اس لئے روزہ کے اختام پربندہ کو یہ مقام دیا جاتا ہے کہ اگروہ اس وقت دُعا کرے تو ضرور قبول کی جائے۔ (ترندی)

2) ایک مسلمان کی دوسر مسلمان کے لئے خائبانہ دعا بھی مقبول ہے، اپنے لئے توسب دعا کرتے ہیں مگراس کے ساتھ اپنے مسلمان بھائیوں کے لئے بھی خصوصی اور عمومی دعا کرنی چاہئے ،خواہ کوئی دعا کے لئے کہ یانہ کہ، دوسروں کے لئے بھی خصوصی اور عمومی دونکہ ایک حدیث میں ہے کہ سب دعاؤں سے بڑھ کر جلداز جلد قبول ہونے والی دعا وہ ہے جوغائب کی غائب کے لئے ہو۔ (ترفدی) کیونکہ بید عاریا کاری سے پاک ہوتی ہے ، محض خلوص اور محبت کی بنیاد پر کی جاتی ہے اور اس میں اخلاص بھی زیادہ ہوتا ہے۔ ایک دوسری حدیث میں ہے کہ ایک مسلمان کی اینے مسلمان کی غیر حاضری میں کی جانے والی دعا حدیث میں ہے کہ ایک مسلمان کی اینے مسلمان کی غیر حاضری میں کی جانے والی دعا حدیث میں ہے کہ ایک مسلمان کی اینے مسلمان کی غیر حاضری میں کی جانے والی دعا

قبول ہوتی ہے اور اس کے سرکے پاس ایک فرشتہ مقرر ہوتا ہے جب وہ اپنے بھائی کے لئے

دُعا کرتا ہے تو فرشتہ آمین کہتا ہے اور یہ بھی کہتا ہے کہ (بھائی کے حق میں تو نے جو دعا کی

ہے) تیرے لئے بھی اس جیسی نعمت ودولت کی خوشخبری ہے۔ (مسلم)

۸) حجاج ومعتمرین کی دُعا، جوشخص حج یا عمرہ کے سفر پر نکلا ہواس کی دعا قبول ہونے کا وعدہ
حدیث میں ہے، چنانچہ حضرت ابو ہر برہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ حضور اکرم علیاتہ نے

ارشاد فرمایا کہ حج وعمرہ کے مسافر بارگاہ الہی کے خصوصی مہمان ہیں اگر بیاللہ تعالی سے دُعا
کریں تو قبول فرمائے اور اگر اس سے مغفرت طلب کریں تو ان کی بخشش فرما دے۔ (ابن
ماحہ و نسائی)

9) مریض اورمجاہد فی سبیل اللہ کی دعا، احادیث سے ثابت ہے کہ مریض جب تک شفایا ب نہ ہواور مجاہد جب تک والیس نہ ہوان کی دُعا بھی قبول ہوتی ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ جب تم بیار کے پاس جاؤ تواس سے دعا کے لئے کہو۔ (ابن ماجہ) مجاہد فی سبیل اللہ، اللہ کے راستہ میں اپنی جان ومال کی قربانی دینے کے لئے نکل کھڑا ہوا تو جب مجاہد دعا کرتا ہے تو اللہ تعالی اس کی دعا قبول فرما تا ہے۔

#### دُعا قبول هونے کی علامت:

دعا قبول ہونے کی علامت ہے ہے کہ دعا ما تکتے وقت اپنے گناہوں کو یاد کرنا، اللہ کا خوف طاری ہونا، ہے اختیار رونا آ جانا، بدن کے روئیں کھڑے ہوجانا، اس کے بعد اطمینان قلب اورایک قتم کی فرحت محسوس ہونا، بدن ہاکا معلوم ہونے گنا، گویا کندھوں پرسے سی نے بوجھ

اُتارلیا ہو۔ جب الین حالت پیدا ہوتو اللہ کی طرف خشوع قلب کے ساتھ متوجہ ہوکراس کی خوب جر و شااور درود کے بعد اپنے لئے ، اپنے والدین ، رشتہ داروں ، اسا تذہ اور مسلمانوں کے لئے گڑگڑا کر دُعا کریں۔ انشاء اللہ اس کیفیت کے ساتھ کی جانے والی دعا ضرور قبول ہوگی۔ دعا کی قبولیت کا وقت معین ہے اور ہوگی۔ دعا کی قبولیت کا وقت معین ہوگی ۔ دعا کی قبولیت کا وقت معین ہوئی ، اللہ نا اُمید بھی نہیں ہونا چا ہے اور ایوں نہیں کہنا چا ہے کہ میں نے دعا کی قبولیت میں اللہ تعالی بھی بھی مطلوب سے ناامید ہونا مسلمان کا شیوہ نہیں۔ دعا کی قبولیت میں اللہ تعالی بھی بھی مطلوب سے بہتر کوئی دوسری شیء انسان کو عطا فرما تا ہے ، یا کوئی آنے والی مصیبت دور کردیتا ہے۔

خلاصة كلام بيہ ہے كه دعا مظهر عبديت اور ايك اہم عبادت ہے۔ دعا مضطرب قلوب كے لئے سامان سكون، گراہوں كے لئے ذريعة مہدايت، متقيوں كے لئے قرب اللي كاوسيله اور گناہ گاروں كے لئے الله كى بخشش ومغفرت كى بادِ بہار ہے۔ اس لئے ہميں دُعا ميں ہرگز كا ہلى وستى نہيں كرنى چاہئے، بيہ برى محرومى كى بات ہے كہ ہم دشمنوں سے نجات اور طرح كا بلى وستى نہيں كرنى چاہئے، بيہ برى محرومى كى بات ہے كہ ہم دشمنوں سے نجات اور طرح كى مصيبتوں كے دور ہونے كے لئے بہت مى تدبيريں كرتے ہيں مگر وہ نہيں كرتے وہ ہرتد بير سے آسان اور ہرتد بير سے برو هر كرمفيد ہے (يعنی دعا)، اس لئے ہميں چاہئے كہ اس اہم اور مہتم بالثان عبادت كے اركان و شرائط وواجبات و ستحبات كے ساتھ اور منہيات و كرو ہات سے بچے ہوئے اپنے خالق و ما لك كے سامنے وقتاً فو قاً خوب دعا كيں كريں۔ اللہ تعالیٰ ہميں صحیح معنی میں اپنے سے ما نگنے كی تو فیق عطافر مائے ، آمین۔ اللہ تعالیٰ ہمیں صحیح معنی میں اپنے سے ما نگنے كی تو فیق عطافر مائے ، آمین۔ اللہ تعالیٰ ہمیں صحیح معنی میں اپنے سے ما نگنے كی تو فیق عطافر مائے ، آمین۔ اللہ تعالیٰ ہمیں صحیح معنی میں اپنے سے ما نگنے كی تو فیق عطافر مائے ، آمین۔ اللہ تعالیٰ ہمیں صحیح معنی میں اپنے سے ما نگنے كی تو فیق عطافر مائے ، آمین۔ اللہ تعالیٰ ہمیں صحیح معنی میں اپنے سے ما نگنے كی تو فیق عطافر مائے ، آمین۔

# ذِكُرِ إِلَّهِي

ہمیں فرائض کی ادائیگی کے ساتھ ساتھ اپنے مالک، خالق، رازق اور غفور ورجیم کے ذکر کا اہتمام روزانہ خاص طور پرضح وشام کے وقت کرنا چاہئے، اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں اور نبی اکرم علیلہ نے اپنے ارشادات میں ذکر کی بہت زیادہ تاکید فرمائی ہے، جن میں سے چند آیات واحادیث شریفہ مندرجہ ذیل ہیں:

الله تعالی قرآن کریم میں ارشاد فرما تا ہے: ﴿ يَا آيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا الله كَ الله الله الله الله عنواً، وَسَبِّحُوهُ بُكُرةً وَاَصِيلا ﴾ (سورة احزاب ٢٢،٣١) اے ايمان والو! الله تعالی کابہت ذکر کیا کرو۔ اور شنح وشام اسکی شبیح بیان کیا کرو۔

الله تعالی قرآن کریم میں دوسری جگہ ارشاد فرما تاہے: ﴿فَسُبُ حٰنَ اللّهِ حِیْنَ اللّهِ حِیْنَ اللّهِ عَیْنَ اللّهِ عَیْنَ اللّهِ اللّه تعالیٰ کی تیج ہروقت کیا کرو، تُمسُونَ وَحِیْنَ تُصْبِحُونَ ﴾ (سورة الروم - ۱۷) الله تعالیٰ کی تیج ہروقت کیا کرو، خصوصاً شام کے وقت اور میج کے وقت۔

🖈 الله تعالی قرآن کریم میں ارشاد فرما تاہے: ﴿ اَلَا بِدِنْحُوِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ (سورة الرعد ۲۸) خوب مجھ لو، الله تعالی کے ذکر ہی سے دلوں کو اطمینان ہوا کرتا ہے۔

🖈 نبی اکرم علی نے ارشاد فرمایا: جو مخص الله تعالی کا ذکر کرتا ہے اور جوذ کرنہیں کرتا، ان

دونوں کی مثال زندہ اور مردہ کی طرح ہے، بینی ذکر کرنے والا زندہ اور ذکر نہ کرنے والا مردہ ہے۔ (بخاری، باب فضل ذکر اللہ عزوجل)

پ نبی اکرم علی نے ارشاد فرمایا: اس گھر کی مثال جس میں اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے زندہ شخص کی طرح ہے یعنی وہ آباد ہے، اور جس میں اللہ تعالیٰ کا ذکر نہیں کیا جاتا، وہ مردہ شخص کی طرح ہے یعنی وہ ویران ہے۔ (مسلم، باب استخباب صلاۃ النافلۃ فی بیتہ)

نبی اکرم علی نی ارشاد فرمایا: الله تعالی ک ذکر سے بردھ کرکسی آدمی کا کوئی عمل عذاب سے نجات دلانے والانہیں ہے۔۔ (رواہ الطبرانی فی الصغیر والاوسط ورجالهما رجال الصحیح. مجمع الزوائد ۱/۱۷)

نبی اکرمﷺ نے ذکر کی عسام فنطبیلت کے ساتھ بعض خصوصی اذکار میں معین تعداد کی خاص فضیلت بھی ذکر فرمائی ھے مثلاً:

خصرت فاطمہ "نے نبی اکرم علیہ سے اپنی کمزوری کی وجہ سے ایک خادم طلب کیا۔
 حضورا کرم علیہ نے فرمایا کہ میں اس سے زیادہ بہتر چیزتم کو نہ بتادوں اور وہ یہ ہے کہ تم سونے سے پہلے ۳۳ مرتبہ سجان للد، ۳۳ مرتبہ الحمد للداور ۳۴ مرتبہ اللہ اکبر پڑھ لیا کرو۔
 لیعنی ان تسبیحات کا اہتمام دن مجرکی تھکان کو دور کردے گا۔ (بخاری، بسبیح عن المنام)
 التکبیرو التسبیح عن المنام)

- خورا کرم علی نے ارشادفر مایا: کیاتم میں سے کوئی شخص ہرروز ۱۰۰۰ نیکیاں کمانے سے عاجز ہے؟ حاضرین میں سے ایک نے سوال کیا کہ ہم میں سے کوئی آدمی ۱۰۰۰ نیکیاں کس طرح کماسکتا ہے؟ تو حضورا کرم علی ہے سارشادفر مایا: جو شخص ۱۰۰ مرتبہ سبحان الله پڑھے اس کے لئے ۱۰۰۰ نیکیاں کھودی جا کیں گی اور اس کے ۱۰۰۰ گناہ معاف کردئے جا کیں گے۔ (مسلم، باب فضل انتخلیل والتینی والدعاء)
- خ حضورا کرم علی نظیم نے ارشادفر مایا: جس شخص نے دن میں ۱۰۰ مرتبہ سبحان الله وبسحده پڑھا تو اسکے گناہ معاف ہوجاتے ہیں خواہ وہ سمندر کے جھاگ کے برابر ہی کیوں نہ ہول۔ (بخاری)
- نوك: السطرح كے مضمون پر مشتمل احادیث میں گناه صغیره مراد ہوتے ہیں، یعنی چھوٹے چھوٹے چھوٹے گناه معافی ہے گئاه معافی کے لئے تو بشرط ہے۔ نیز حقوق العباد کی معافی کے لئے بہلی اور بنیادی شرط بندہ کے تن کا اداکرنا ہے۔
- ☆ حضورا کرم علی استان الله و بحمده
   ۱۰۰ مرتبه پر ها تو کوئی شخص قیامت کے دن اس سے افضل عمل لے کرنہیں آئے گا، سوائے اس شخص کے جس نے اس کے برابر یا اس سے زیادہ پر ھا ہو۔ (مسلم، باب فضل انتقلیل والشیاح والدعاء)
- خضورا کرم علی نے ارشادفر مایا: اللہ کے سامنے توبہ کیا کرو،اس لئے کہ میں خوددن میں ۱۰۰مرتباللہ تعالی کے سامنے توبہ کرتا ہوں۔ (مسلم، باب استجاب الاستغفار)

ذِکُر اِلْھی کے لئے تسبیح یا بائیں ھاتھ کا استعمال متعدد احادیث سےمعلوم ہوتا ہے کہ شریعت اسلامیہ میں بعض اذ کارگنتی کے ساتھ بھی مطلوب ہیں اور بی تعداد مختلف طریقوں سے بوری کی جاسکتی ہے، مثلاً صرف دائیں ہاتھ کی انگلیوں سے، دونوں ہاتھ کی انگلیوں سے، کنگریوں سے، کھجوریا کسی اور چیز کی محصل سے یا اسی طرح تنبیج کے ذریعہ۔ نبی اکرم علیہ نے ذکر کے لئے گنتی کرنے کا کوئی خاص طریقہ معین نہیں فر مایا ہے جبیبا کہ حدیث میں ہے کہ نبی اکرم علیہ اسے مبارک ہاتھ یر تبہیج پڑھا کرتے تھے۔ (ترندی ۱۳۲۱ اور ۳۴۸۲، نسائی ۸۱۹ اور ۱۲۷۸، این ماجیہ، ابوداود ۲۵۰۵، مند احد۲/۲۰۴۷، بيهق صحيح ابن حبان، مصنف عبدالرزاق، مصنف ابن ابي شيبه، بزار، الا دب المفردللجناري ۱۲۱۷) اس حديث ميں دائيں يا بائيں ماتھ كي تعيين كے بغير بيان كيا گیا کہآ ہے علیہ استے ہاتھ پر تنہیج پڑھا کرتے تھے۔البتہ ابوداود کی ایک حدیث میں ہے كه آپ علیه اینے داننے ہاتھ برشیج بڑھا كرتے تھے۔ بیرحدیث ایک سند کے علاوہ ہاتی تمام سندوں سے دائیں (یمین) لفظ کے بغیر وارد ہوئی ہے۔اس لئے اکثر محدثین نے دائیں لفظ کے اضافہ کوشا ذلتہ لیم کیا ہے، یعنی دائیں (بیمین) کا لفظ راوی (محمہ بن قدامہؓ) کی طرف سے بڑھایا ہوا ہے۔اس طرح نبی اکرم علی کے سامنے صحابہ کرام کا مختلف چیزوں پر گنتی کر کے ذکر کرناا حادیث صححہ سے ثابت ہےاورآ پے علیہ نے زندگی میں ایک مرتبہ بھی کسی صحابی کوانگلیوں کےعلاوہ کسی اور چیز برگنتی کرکے ذکر کرنے سے نہیں روکا۔

🖈 نبی اکرم علی 🚾 سے دائیں یا بائیں ہاتھ کی تحدید کے بغیر ہاتھ پرشیج پڑھنا ثابت ہے،

حضرت عبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہ فر ماتے ہیں کہ میں نے نبی اکرم علیہ کو اینے ہاتھ

مبارک کی انگلیوں پر بیجے شار کرتے دیکھا۔ (ترندی، باب ماجاء فی عقد الشیخ بالید)

ہارک کی انگلیوں پر بیج پڑھنے کا کہ آپ علیہ انگلیوں پر تسیج پڑھنے کا کہ آپ علیہ انگلیوں پر تسیج پڑھنے کا کہ دیا۔ (ترندی، باب فی فضل الشیخ)

ام المؤمنين حضرت صفيه بنت حيى فرماتى بين كه نبى اكرم آليك مير بي پاس تشريف لائة مير بياس تشريف لائة مير بياس تشريف لائة مير بياس چار بزار مجور كى گھلياں ركھى ہوئى تھيں جن پر ميں تنبيج برط اكرتى تھى۔ آپ عليقة نے ارشاد فرمايا: حيى كى بيني! يدكيا ہے؟ ميں نے عرض كيا: ان گھليوں پر ميں تنبيج پڑھ رہى ہوں۔ (ترندى ۲۷۴/۷ معرف ۲۵۵۷ مرواه الحاكم فى المتدرك ۲۲۲۱ وقال بذا برش تھے ، ووافقة الذهبى ۲۷۸۱ معرف مديث تھے ، ووافقة الذهبى ۲۷۸۱ م

خورت سعد بن ابی و قاص فرماتے ہیں کہ میں نبی اکرم علی ہے۔ کے ساتھ ایک صحابیہ کے پاس گیا جن کے ساتھ ایک صحابیہ کے پاس گیا جن کے سامنے گھلیاں یا کنگریاں رکھی ہوئی تھیں جن پر وہ شہیج پڑھا کرتی تھیں۔ (تر ندی ۵۲۲/۵ ۲۵۸۸، ابوداود باب انشیخ بلحصی ۱۵۰۰)
 خورت ابو ہر رہ وضی اللہ عنہ گھلیوں پر شہیج پڑھا کرتے تھے۔ (تر ندی ۱۸/۵) احمد ابوداود ، مصنف ابن ابی شیبہ ۱۸۰۲)
 احمد ۱۸۰۲/۲۰۱۲) ہے حضرت جو رہیہ بنت الحارث وضی اللہ عنہا گھلیوں پر شیب ۱۸۰۲) ہے حضرت جو رہیہ بنت الحارث رضی اللہ عنہا گھلیوں پر شبیج پڑھا کرتی تھیں۔ (مشداحم ، ابوداود)

## تسبیح کے متعلق علماء کرام کے اقوال:

متعدداحادیث صیحه کی روشی میں جمہور محدثین، فقہاءاور علماء کرام کی رائے بہی ہے کہ اذکار کی گنتی کے لئے انگلیوں کے علاوہ تھجوریا کسی اور چیز کی تھیلی یا کنگری یا تنہیج کا استعمال کیا جاسکتا ہے، اگر چہ انگلیوں کا استعال زیادہ بہتر ہے، کیونکہ یہ چیزیں مقصودہ نہیں ہیں ہلکہ عبادت مقصودہ نہیں ہے بلکہ بلکہ عبادت کا ذریعہ ہیں، مثلاً مساجہ میں اسپیکر کا استعال عبادت مقصودہ نہیں ہے بلکہ عبادت کے ایک جزء کے اداکر نے کا ذریعہ ہے، لہذا مساجہ میں اسپیکر کے استعال کی طرح تسبیح کا استعال بھی بدعت نہیں ہے۔ ہندویاک اور بنگلا دلیش کے جہورعلاء کرام بھی (جوقر آن وسنت کی روشنی میں امام ابوطنیفہ کی رائے کو اختیار کرتے ہیں) یہی فرماتے ہیں کہ تسبیح پر بھی ذکر کیا جاسکتا ہے۔ مشہور مفسر قرآن شخ جلال الدین سیوطی مصری شافعی (متونی االا میں) نے اپنی کتاب "المنحة فی السبحة " میں دلائل کے ساتھ تسبیح پر درکر کے جوازیر جہورعلاء کا موقف تحریر فرمایا ہے۔

سعودی عرب کے مشہور ومعروف عالم دین وسابق مفتی اعظم شی عبدالعزیبی باز آنے بھی کی وضاحت کی ہے جوان کی ویب سائٹ پراس لنک کے ذریعہ پڑھی اور سی جاسکتی ہے۔ جس میں شی عبدالعزیز بین باز آنے شیج کے متعلق سوال کے جواب میں عرض کیا: تسبیح یا گٹھلسی یا کسکری کے ذریعہ ذکر کرنے میں کوئی حرج نہیں ھے۔ البتہ انگلیوں کے ذریعہ ذکر کرنا زیادہ بھتر ھے، جیساکہ نبی اکرم شی نے انگلیوں کے ذریعہ ذکر کیا۔ لیکن احادیث میں آتا ھے کہ آپ شی نے بعض عور توں کو کنگریوں پر ذکر کرتے دیکھا تو آپ شی نے ان سے کچھ نہیں کھا۔ بعض نیک لوگ کنگریوں پر تسبیح پڑھا کرتے تھے، جبکہ بعض نیک لوگ کنگریوں پر تسبیح پڑھا کرتے تھے، جبکہ بعض دیگر صالحین سے دوسری چیزوں پر بھی ذکر کرنا ثابت

ھے۔ لہذا اس مسئلہ میں وسعت ھے (یعنی تسبیح یا کنکری وغیرہ کے ذریعہ بھی اللّٰہ تعالیٰ کا ذکر کیا جاسکتا ھے) لیکن انگلیوں پر تسبیح پڑھنا زیادہ بہتر ھے۔۔۔۔

نیزشُخ عبدالعزیز بن بازؓ نے فرمایا ہے کہ بائیں ہاتھ سے بھی تیجے پڑھنے کی گنجائش ہے، جو ان کی ویب سائٹ پر پڑھی اور سنی جاسکتی ہے۔

علامه ابن تیمیه کا بھی بہی قول ہے۔ نیز فرمایا کہ صحابہ کرام کا کنکریوں پر ذکر کرنا اور نبی اکرم علاقہ کا اس پر سکوت اختیار کرنا احادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔ علامہ ابن تیمیه نے اقرار کیا ہے کہ بعض صحابہ کرام مثلاً حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کنکریوں پر تبییج پڑھا کرتے سے۔ (مجموعہ فناوی ج ۲۲ س ۲۹۷)

نوف: صحابی کے سی عمل پر نبی اکرم علیہ کا سکوت اختیار کرنا بھی حدیث ہے، جوامت مسلمہ کے لئے قابل عمل ہے۔ پوری امت مسلمہ نے صحابی کے سی عمل پر نبی اکرم علیہ کے سکوت کوحدیث اور قابل عمل واستدلال ہوناتشلیم کیا ہے۔

سعودی عرب کے مشہور ومعروف عالم دین شخ محمد شمین گا بھی یہی قول ہے کہ سیجے اور بائیں ہاتھ کا استعال ذکر کے لئے کیا جاسکتا ہے، کیونکہ شبیج کی اصل یعنی صحابہ کرام کا کنگریوں پر تشبیح پڑھناا حادیث سے ثابت ہے،البتہ انگلیوں سے ذکر کرنا بہتر ہے۔

سعودی عرب کے ایک دوسرے مشہور ومعروف عالم دین شخ عبدالعزیز بن فوزان بن صالح الفوزان اوراسی طرح شخ محمر حسان کی بھی یہی رائے ہے۔

اس موضوع برشخ عبدالفتاح بن صالح اليافعي كالخقيقي تفصيلي مقاله (حسكم اتسخسافه

السبحة بین المجیزین والمانعین ) ہے، جس میں انہوں نے ثابت کیا ہے کہ امت مسلمہ خاص کر چاروں ائمہ احادیث صححہ کی روشنی میں تنبیج پر ذکر کرنے کے جواز کے قائل ہیں۔

خلاصة كلام: مْدُوره احاديث صحيحه وفقهاء وعلماء كرام كاقوال كي روشني مين ذكرالهي کے لئے صرف داہنا ہاتھ یا دونوں ہاتھ یاشبیج وغیرہ کا استعال کیا جاسکتا ہے۔حضور اکرم علیہ کے اقوال وافعال کی روشنی میں برصغیر کے علماء کا بھی یہی موقف ہے۔ لہٰذا اگر کوئی شخص دونوں ہاتھ یانتہج کے ذریعہ ذکر کرتا ہے تو کسی شخص کو بیرت حاصل نہیں ہے کہ وہ اِس عمل کو بدعت کیے یا اُس شخص کو اُس کے عمل سے روکنے کی کوشش کرے، کیونکہ نبی ا کرم علی نے کنگری یا تکھلی وغیرہ پر صحابہ کرام یا صحابیات کو ذکر کرنے سے بھی نہیں روکا، اس طرح نبی اکرم علی کے پاکسی صحابی یا تابعی یا تبع تابعی سے بائیں ہاتھ پر ذکر کرنے سے کوئی افکار حدیث کی کسی کتاب میں نہیں ملتا، تو ہمیں کیا حق حاصل ہے کہ ہم کسی شخص کو بائیں ہاتھ پریاشیج پر ذکر کرنے سے روکیں۔اگر ذکر کرنے کے لئے صرف دائیں ہاتھ پر ہی اکتفاء ضروری ہے تو قر آن کریم کوچھونے ،اس کی طباعت اور جلد سازی کے لئے ،اسی طرح بیت الله کاغلاف تیار کرنے اوراس کو بیت الله پرچڑھانے ، نیزمسجد کی تغییر اور جانماز وغیرہ کو تیار کرنے میں صرف داہنے ہاتھ کے استعال پر ہی اکتفاء کرنا ہوگا، اور ظاہر ہے کہ اس کا کوئی بھی قائل نہیں ہے، الہذا ہم دونوں ہاتھ، اسی طرح تشبیح پر بھی ذکر کر سکتے ہیں۔

## درود شریف کی اهمیت اور اس کے فضائل

الله تعالی قرآن کریم میں ارشاد فرما تا ہے: إِنَّ الله وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ. يَآ اَيُّهَا الَّذِيُنَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيْماً (سوره احزاب آيت ۵۲) الله تعالی نبی پرحمتیں نازل فرما تا ہے۔ اور فرضتے نبی کے لئے دعائے رحمت کرتے ہیں۔ اے ایمان والو! تم بھی نبی پر درود وسلام بھیجا کرو۔

اس آیت میں نبی اکرم علی کے اس مقام کا بیان ہے جو آسانوں میں آپ علی کو حاصل ہے اور وہ یہ ہے کہ اللہ تبارک وتعالی فرشتوں میں آپ علی کے کا ذکر فرما تا ہے اور آپ علی کے پر رحمتیں بھیجتا ہے۔ اور فرشتے بھی آپ علی کی بلندی درجات کے لئے دعا کیں کرتے ہیں۔ اس کے ساتھ اللہ تعالی نے زمین والوں کو تھم دیا کہ وہ بھی آپ علی کے پر درود وسلام بھیجا کریں۔

حدیث میں آتا ہے کہ جب بیآیت نازل ہوئی توصحابہ کرام نے عرض کیا یا رسول اللہ!
سلام کاطریقہ تو ہم جانتے ہیں ( یعنی نماز میں اَلسَّ لَا مُ عَلَیْكَ اَیُّهَا النَّبِیُ ۔۔۔ پڑھنا)
ہم درود کس طرح پڑھیں؟ اس پر آپ عَلَیْ نَیْ نے درود ابراہیم بیان فرمایا، جو نماز
میں التحیات پڑھنے کے بعد پڑھاجا تا ہے۔ ( سیجے بخاری )

صلاۃ کے معنی: اللہ تعالیٰ کا نبی پر درود بھیجنے کا مطلب آپ علیقیہ پر رحمتیں نازل کرنا اور فرشتوں میں ان کا ذکر فرمانا ہے۔فرشتوں یا مسلمانوں کا آپ علیقیہ پر درود بھیجنے کا مطلب آپ پر رحمت نازل کرنے اور بلندی درجات کے لئے اللہ تعالیٰ سے دعا کرنا ہے۔

### درود شریف پڑھنے کے فضائل:

- ہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فر مایا: جس نے مجھ پر ایک مرتبہ درود بھیجا، اللہ تعالیٰ اس پر ۱۰ مرتبہ رحمتیں نازل فرمائے گا۔ (مسلم)
- ﴿ رسول الله عَلَيْكَ نَهِ ارشاد فرمایا: جس نے مجھ پرایک مرتبہ درود بھیجا، الله تعالی اس پر الله معاف فرمائے گا اور اس کو اور جے بلند فرمائے گا۔ (نسائی) درود شریف پڑھنے والے کے خلوص وتقوی کی وجہ سے درود شریف پڑھنے والے کے خلوص وتقوی کی وجہ سے درود شریف پڑھنے کا ثواب احادیث میں مختلف ذکر کیا گیا ہے۔
- الله علی الله علی استاد فرمایا: جو شخص مجھ پر بکثرت درود بھیجنا ہے، قیامت کے روز سب سے زیادہ میرے قریب ہوگا۔ (ترندی)
- ﴿ رسول الله عَلَيْتَةِ نِے ارشاد فرمایا: کثرت سے درود بھیجنا (صغائر) گناہوں کی معافی کا سبب بنے گا۔ (ترندی)
- 🖈 رسول الله علیلی نے ارشاد فرمایا: جب تک مجھ پر درود نہ بھیجا جائے ، دعا قبولیت سے روک دی جاتی ہے۔ (طبرانی)
- 🖈 رسول الله علی فی ارشاد فرمایا: رسوا ہووہ مخص جس کے سامنے میرانا م لیا جائے اوروہ درود نه پڑھے۔ (ترندی)
- \(
   \tau \)

   \(

🖈 رسول الله علی نے ارشاد فرمایا: جس کے سامنے میرا نام لیا جائے اور وہ درود نہ پڑھے وہ بخیل ہے۔ (ترندی)

درود شریف کے مختلف الفاظ احادیث میں وارد ہوئے ہیں، البتہ مذکورہ الفاظ (درودابراہیم)سب سے افضل ہے:

اَللّٰهُم صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى اِبُرَاهِيُمَ وَعَلَى آلِ اللهُم وَعَلَى آلِ الْبُرَاهِيُمَ وَعَلَى آلِ الْبُرَاهِيُمَ. اِنَّكَ حَمِيلًا مَّجِيلًا

اےاللہ! محمداورآل محمد پراسی طرح رحتیں نازل فرماجس طرح تونے ابراہیم اورآل ابراہیم برنازل فرمائیں۔

آل محرسے کیا مراد ہے؟ اس سلسلہ میں علماء کے چندا قوال ہیں۔البتہ زیادہ صحیح بیہ ہے کہ آل محرسے نبی اکرم علیہ کی اولا د،از واج مطہرات، صحابہ کرام اور دین اسلام کے تبعین مراد ہیں۔واللہ اعلم بالصواب۔

## درود پڑھنے کے بعض اھم مواقع:

- ان نبی اکرم علیه کااسم مبارک سنته، پڑھتے یا لکھتے وقت درود شریف پڑھنا چاہئے جیسا
   کہا جا سال کیا گیا ہے۔ صرف ﴿ صلی اللّٰد علیہ وسلم ﴾ بھی کہا جا سکتا ہے۔
- ۲) آخری تشهد میں التحیات پڑھنے کے بعد: رسول اللہ علیہ فی ارشاد فر مایا: جب کوئی نماز پڑھے تو اللہ تعالیٰ کے نبی پر درود نماز پڑھے اللہ تعالیٰ کے نبی پر درود بھی اللہ تعالیٰ کے نبی پر درود بھی اللہ تعالیٰ کے نبی پر درود بھی اور اس کے بعد دعا مائے۔ (ترندی) نماز کے آخری تشہد میں التحیات پڑھنے کے بعد درود شریف پڑھنا واجب ہے یا سنت مؤکدہ۔ اس سلسلہ میں علماء کی رائے مختلف

- ہیں۔البتہ ہمیں' ہرنماز کے آخری تشہد میں خواہ نماز فرض ہو یا نفل درود شریف پڑھنے کا خاص اہتمام کرنا چاہئے۔
- س) اذان سننے کے بعد دعا ما نکنے سے پہلے: رسول اللہ علی فی نے ارشادفر مایا: جب مؤذن کی اذان سنو تو وہی کلمات دہراؤ جومؤذن کہتا ہے۔ پھر مجھ پر درود پڑھو کیونکہ مجھ پر درود پڑھو کیونکہ مجھ پر درود پڑھو کی دعا (اللّٰهُ مَّ پڑھنے والے پراللہ تعالیٰ دس رحمتیں نازل فرما تا ہے۔۔۔ پھراذان کے بعد کی دعا (اللّٰهُ مَّ رَبَّ هٰذِهِ الدَّعُوةِ التَّامَّةِ ....) پڑھو۔۔۔۔ (مسلم)
- ۷) جمعہ کے دن کثرت سے درود نثریف پڑھیں: رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: جمعہ کے روز مجھ پر درود بھیجنا ہے وہ میرے کے روز مجھ پر درود بھیجنا ہے وہ میرے سامنے پیش کیا جاتا ہے۔(حاکم ویبیق)
- ۵) کوئی بھی دعا ما نگنے سے قبل اللہ تعالیٰ کی حمد وثنا کے بعد درود شریف پڑھیں: ایک شخص (مسجد میں) آیا، نماز پڑھی اور نماز سے فراغت کے بعد دعا کرنے لگا۔ یا اللہ مجھے معاف فرما، مجھ پررحم فرما۔ رسول اللہ علیہ اللہ علیہ استادی کی۔ جب نماز پڑھوا ور دعا کے لئے بیٹھوتو پہلے حمد وثنا پڑھو، پھر مجھ پر درود جھیجو، پھراپنے لئے دعا کرو۔ (ترنہی)
- ۲) جب بھی موقع ملے درود شریف پڑھیں: رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا: میری قبر کو میلہ نہ بنا وَاور نہ ہی اپنے گھر کوقبرستان بنا وَ یتم جہاں کہیں بھی ہو مجھ پر درود بھیجتے رہو۔تمہارا درود مجھے پہنچادیا جاتا ہے۔ (منداحم)

### **AUTHOR'S BOOKS**



#### IN URDU LANGUAGE:

ج مرور، مختصر جی مجلی الصلاق، عمره کاطریقه، تحفهٔ رمضان، معلومات قرآن، اصلاحی مضامین جلدا، اصلاحی مضامین جلد ۲، قرآن وحدیث: شریعت که دواجم ماخذ، سیرت النبی ساختی یا کی چند کیهلو، زکو قوصد قات کے مسائل، فیملی مسائل، حقوق انسان اور معاملات، تاریخ کی چنداجم شخصیات، علم وذکر IN ENGLISH LANGUAGE:

#### III EII GEIBIT EII I GEIIGE.

Quran & Hadith - Main Sources of Islamic Ideology
Diverse Aspects of Seerat-un-Nabi
Come to Prayer, Come to Success
Ramadan - A Gift from the Creator
Guidance Regarding Zakat & Sadaqaat
A Concise Hajj Guide
Hajj & Umrah Guide
How to perform Umrah?
Family Affairs in the Light of Quran & Hadith
Rights of People & their Dealings
Important Persons & Places in the History
An Anthology of Reformative Essays
Knowledge and Remembrance

### IN HINDI LANGUAGE:

कुरान और हदीस - इस्लामी आइडियोलॉजी के मैन सोर्स सीरतुन नबी के मुख्तलिफ पहलू नमाज़ के लिए आओ, सफलता के लिए आओ रमज़ान - अल्लाह का एक उपहार ज़कात और सदकात के बारे में गाइडेंस हज और उमराह गाइड मुख्तसर हज्जे मबर्र उमरह का तरीका पारवारिक मामले कुरान और हदीस की रोशनी में लोगों के अधिकार और उनके मामलात महत्वपूर्ण वयक्ति और स्थान सुधारात्मक निबंध का एक संकलन

First Islamic Mobile Apps of the world in 3 languages (Urdu, Eng.& Hindi) in iPhone & Android by Dr. Mohammad Najeeb Qasmi DEEN-E-ISLAM HAJI-E-MABROOR